# Р УССКОЯ ЛИТЕРОТУРО

No 2

ИСТОРИКО-ЛИТЕРАТУРНЫЙ ЖУРНАЛ

1976

Стр.

Год издания девятнадцатый

#### СОДЕРЖАНИЕ

И. С. Эвентов. В. И. Ленин и русская демократическая поэзия начала XX века

| времени                                                                   | <b>2</b> 4  |
|---------------------------------------------------------------------------|-------------|
| А. В. Самышкина. Философско-исторические истоки творческого метода        |             |
| Н. В. Гоголя                                                              | <b>3</b> 8  |
| Т. М. Рудашевская. М. М. Пришвин и Ф. М. Достоевский (проблема преем-     | 00          |
| ственности традиций)                                                      | <b>5</b> 9  |
| ± '' '                                                                    | <b>7</b> 6  |
| Н. А. Грознова. Леонов и Шолохов (опыт сравнительного анализа)            | 10          |
| ,                                                                         |             |
| публикации и сообщения                                                    |             |
| Р. П. Дмитриева. Некоторые итоги изучения текстологии «Задонщины»         |             |
| (в связи с вопросом о подлинности «Слова о полку Игореве»)                | 87          |
| В. М. Ничик, М. Д. Рогович. Феофан Прокопович в рукописных сборниках      |             |
| XVIII Beka                                                                | 91          |
| Е. Н. Лебедев. Философская поэзпя В. К. Тредиаковского                    | 94          |
| С. М. Осовцов. М. П. Погодин — рецензент Пушкина                          | 105         |
| Л. В. Жаравина. Смех Гоголя как выражение идейно-нравственных исканий     | 200         |
| писателя                                                                  | 109         |
| А. В. Чичерин. Русское слово Сергея Аксакова                              | 120         |
| <b>Н. И. Фокин, Н. М. Щербанов.</b> Неизвестные страницы И. И. Железнова  | 126         |
| А. Д. Тельчаров. Из истории русских изданий А. И. Герцена                 | 132         |
| Е. А. Огнева. «Роза и Крест» Александра Блока (автобиографическая основа) | 132<br>136  |
|                                                                           |             |
| Вл. П. Купченко. М. Горький и М. Волошин                                  | 144         |
| Из воспомпнаний о Багрицком (личность и мастерство)                       | 45.         |
| В. Б. Азаров                                                              | 151         |
| Н. В. Фридман                                                             | <b>15</b> 9 |
| (См. на об                                                                | opome)      |

| P.  | Г.       | Куриленко. Фонд А. А. Прокофьева в музее Пушкинского дома                                                     | 163         |
|-----|----------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Γ.  | Г.       | Полякова. Архив А. А. Прокофьева                                                                              | 167         |
| Л.  | C.       | Кишкин. Чешский исследователь русской литературы                                                              | 171         |
|     |          | оезоье и ьейензии                                                                                             |             |
| В.  | В.       | Филиппов. Проблема своеобразия реализма как художественного метода                                            |             |
|     |          | и ее освещение в советском литературоведении (1957—1975)                                                      | 174         |
| A.  | A.       | Морозов. Итоги еще не подведены (к выходу последних томов «Крат-                                              |             |
|     |          | кой литературной энциклопедии»)                                                                               | 18 <b>4</b> |
| В.  | A.       | Ковалев. Чешское обозрение советской литературы послевоенных деся-                                            |             |
|     |          | тилетий                                                                                                       | 196         |
| В.  | A.       | Туниманов. Завершение многолетнего труда                                                                      | 199         |
| Н.  | Н.       | Покровский. Книга о Житии протопопа Аввакума                                                                  | 206         |
| A.  | C.       | <b>Бушмин, М. Ф. Мурьянов.</b> Подвижнический труд крупнейшего ученого (к 80-летию академика М. П. Алексеева) | 209         |
| X I | <b>0</b> | ника                                                                                                          | 21 <b>2</b> |

### Редакционная коллегия:

В. В. ТИМОФЕЕВА (главный редактор) В. Г. БАЗАНОВ, А. С. БУШМИН, Л. Ф. ЕРШОВ, В. А. КОВАЛЕВ, К. Д. МУРАТОВА, Ф. Я. ПРИЙМА, Н. И. ПРУЦКОВ

Отв. секретарь редакции М. Д. Кондратьев

 $A\partial pec$  редакции: 199164, Ленинград, наб. Макарова, д. 4. Тел. 18-16-01

Журнал выходит 4 раза в год

© Издательство «Наука», «Русская литература», 1976 lib.pushkinskijdom.ru

## В. И. ЛЕНИН И РУССКАЯ ДЕМОКРАТИЧЕСКАЯ ПОЭЗИЯ НАЧАЛА ХХ ВЕКА

Когда говорят о постоянном и глубоком интересе, который питал В. И. Ленин к художественной литературе, и к поэзии в частности, имеют в виду чаще всего его отношение к художественной классике. Действительно, симпатии Ленина к творчеству выдающихся представителей русской и зарубежной литературы, зародившиеся в детские и ученические годы, не были поколеблены ни в один из последующих периолов его жизни, - классику он воспринимал заинтересованно, активно и столь же активно использовал художественные образы из произведений великих писателей в своей публицистической деятельности, в идеологической борьбе. Однако литературой прошлого, в том числе и поэзией прошлого, отнюдь не ограничивался круг читательских интересов Владимира Ильича. С большим вниманием относился он и к поэзии современной он знакомился с нею в периодических изданиях, сборниках, альманахах, а когда во второй половине 1900 года началась его деятельность в качестве редактора партийных изданий («Искра» и «Заря»), произведения современной поэзии стали поступать к нему и в рукописном виде.

Издававшаяся за рубежом «Искра» имела в России широкую сеть корреспондентов. Среди материалов, приходивших от них, попадались и стихи, которые по цензурным соображениям не могли быть опубликованы в России. Прибывали стихи также от русских политических эмигрантов, живших в разных странах. Большинство рукописей, поступавших в редакцию, и безусловно все, сдававшиеся в печать, проходили через Владимира Ильича. Бывали случаи, когда стихи посылались непосредственно ему. Так, Г. В. Плеханов в письме к Ленину от 14 июля 1901 года сообщал: «На днях пришлю Вам хорошие стихи для "Зари"».2

В условиях нелегальной транспортировки партийных изданий, когда требовалось, чтобы текст в пих был максимально компактен, и когда вся площадь газетного или журпального листа отдавалась первоочередной информации и статьям, редакция не имела возможности уделять достаточное место произведениям поэзии. Для них были отведены сопутствующие издания: иллюстрированные приложения и поэтические сборники.

10 сентября 1901 года вышло в свет иллюстрированное приложение к «Искре»; оно содержало серию карикатур со стихотворным текстом под общим заголовком «В погопе за миллиопами». Рисунки изображали путешествие Николая II со свитой во Францию, где русский царь испрашивал крупный денежный заем. Ему нужны были повые миллионы, чтобы держать страпу в полицейской узде. Первые строки стихотворения говорят о революционных вспышках 1901 года, жестоко подавленных царизмом: «Порядок водворен — мятежники смирились, И кровью куплено

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> См. об этом в нашей работе «В. И. Ленин и мир поэзии» («Русская литература», 1975, № 2).

<sup>2</sup> Ленинский сборник, III. ГИЗ, М.—Л., 1925, стр. 205.

спокойствие царя...» Публикации в «Искре» давались чаще всего без подписи, и автор приведенных стихов (как и рисунков) остался неизвестен.

В том же году редакция «Искры» получила из России два стихотворных списка. Владимир Ильич, ознакомившись с ними, рекомендовал их к печати и на одном из них надписал, что это — «ходящие по рукам стихотворения, характеризующие общественное настроение». Как явствует из записки Ленина, посланной в типографию «Искры» в конце мая 1901 года, среди материалов, отправленных для очередного номера газеты, было «2 стихотворения». Однако ни в этом, ни в последующих номерах они не появились — скорее всего из-за недостатка места. В архиве же «Искры» сохранилось лишь одно из них с приведенной выше надписью Ленина. Это — известное стихотворение Бальмонта «То было в Турции, где совесть — вещь пустая...», в котором шла речь о расправе с демонстрацией студентов перед Казанским собором в Петербурге 4 марта 1901 года.

В рукописи автор не был указан, и в таком виде, без заглавия, текст был опубликован в сборнике «Песни борьбы», изданном Союзом русских социал-демократов (т. е. женевскими «искровцами») в 1902 году. Под заглавием «Маленький султан» (в образе «маленького султана» нетрудно было узнать русского царя) стихотворение это через десять дней после описанного в нем события, т. е. 14 марта, было читано автором с эстрады на благотворительном вечере в Петербурге. Об этом сразу же стало известно Департаменту полиции, не замедлившему выслать поэта за пределы столицы. Стихотворение же быстро распространилось в нелегальных списках, и один из них был послан в Женеву. Об аресте и высылке поэта из столицы «Искра» сообщала в заметке «Полицейский набег на литературу».5

Второе стихотворение, рекомендованное Лениным, по всей вероятности, также попало в сборник «Песни борьбы», но определить, какое именно, теперь не представляется возможным. Однако приведенный факт является достаточным свидетельством того, что к подготовке поэтического материала для самой «Искры» и для выпускавшихся редакцией

сборников Ленин имел самое непосредственное отношение.

Всего таких сборников было три. В первый из них — «Песпп революции» — вошло всего лишь четыре произведения. Второй — «Песни борьбы» — включал уже свыше семидесяти текстов. Причем, кроме собственно песен, составлявших в нем меньшинство, в него вошли поэтические произведения, отображавшие разные этапы революционной борьбы: движение декабристов, революционное народничество и, наконец, современность. Таким образом, в сборнике была представлена революционная поэзия всего XIX и начала XX века. Завершающий раздел его назывался «Из весенних мотивов 1901 г.» и состоял из злободпевных откликов на события последнего времени. Сюда-то и попало по крайней мере одно из двух стихотворений, рекомендованных Лениным.

Кроме приведенного выше памфлета Бальмонта, здесь оказалось еще несколько стихотворных откликов на разгон студенческой демонстрации

4 В. И. Ленин, Полпое собрание сочинений, т. 46, стр. 106 (далее ссылки

на это издание приводятся в тексте).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> «Исторический архив», 1955, № 6, стр. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> «Искра», 1901, № 5, июнь. В архиве «Искры» сохранились рукописи и других стихотворений. Часть из них была рекомендована к печати, но для иих пе нашлось места ии в «Искре», ни в «Заре» (среди этих рукописей обращает на себя внимание памфлет «К союзу писателей», высменвающий царскую цензуру; паписан оп был в связи с закрытием властями в марте 1901 года Союза писателей в Петербурге), другая же часть была отклонена редакцией из-за педостатков идейно-хурожественного порядка. Об этом см. в кн.: В. А. Максимова. Леппиская «Искра» и литература. Изд. «Наука», М., 1975, стр. 20—27.

перед Казанским собором («Лес рубят» Г. Галиной, «Опричники не умерли!» А. Богданова и «Грех тяжкий» неизвестного автора), а также знаменитая басня «Ослы и Лев», посвященная отлучению Л. Толстого от церкви. По сюжету басни, судьбу Льва решали «семеро ослов» или «сановитейших ослиных семь голов», т. е. святейший синод, который объявил его «гибельным смутителем страны, порвавшим дерзостно с премудростью ослиной», и призвал его к покаянию. Кончалась басня так:

Когда же Льву прочли зловещую рацею, То он сказал, метнув презрительно хвостом: «Здесь все написано ослиным языком, А я лишь понимать по-львиному умею».

Басня, явившаяся живым откликом на событие, была тотчас же пущена по рукам: отлучение Толстого от церкви состоялось 20—22 февраля 1901 года, а уже 21 марта елецкий уездный исправник Кононов доносил орловскому губернатору: «В г. Ельце у некоторых, а может быть и умногих, иптеллигентных лиц имеется басня в рукописях под заглавием "Ослы и Лев"... В конце означенной баспи сказано: "Просят переппсывать п распространять"».6

Среди текстов, помещенных в сборнике «Песни борьбы», привлекало к себе внимание также стихотворение «Депутатам от сословий», которое ранее упоминалось в декабрьском номере (от 20 декабря) «Искры» за 1901 год (в сообщении о проводах М. Горького при высылке его из Нижнего Новгорода). Написано оно было по поводу одной из первых политических акций Николая II — его речи, обращенной к депутации земств, которую он принял вскоре после вступления на престол. Царь предостерегал депутатов от «бессмысленных мечтаний», т. е. от надежд на какие бы то ни было послабления самодержавной власти:

Представительных собраний Я с пеленок не люблю, И бессмысленных мечтаний Я отнюдь не потерплю!

И с чего вообразили, Что такой я либерал?! Или вы уже забыли, Как папаша управлял!

По свидетельству одного из деятелей революционного движения, стихотворение это было размножено с помощью гектографа в Киеве и имело хождение в России еще в конце 1890-х годов.<sup>7</sup>

Еще более широкий круг новейших произведений революционной поэзии был представлен в третьем сборнике «искровцев» — «Перед рассветом». Его подготовила В. М. Величкина, жена В. Д. Бонч-Бруевича, которая ряд текстов записала по памяти, паходясь в камере петербургской тюрьмы, а остальные добавила в Женеве, куда прибыла осенью 1902 года. Дополнения, сделаппые в Жепеве (40 стихотворений), были позаимствованы из эмигрантских соцпал-демократических изданий, а также из рукописпых текстов, полученных пеносредственно от поэтов (В. Богораза, А. Богданова, А. Коца).

Составив сборник, Величкина обратилась в редакцию «Искры» с просьбой обсудить его. Члены редакции собирались на квартире у Бонч-Бруевича, где Вера Михайловна читала стихи вслух, после чего они подвергались обсуждению. «Про наши дискуссии, — сообщает Бонч-Бруевич, — узнали в колонии, и к пам шли и шли все новые и новые слушатели, так что наша маленькая квартира в пансионате Моргарт пе могла вместить всех желающих». Вонч-Бруевич отмечает, что после этих

<sup>7</sup> Д. Петренко. О первых шагах социал-демократии в Киеве. «Каторга и ссылка», 1928, № 3, стр. 37.

<sup>8</sup> Влад. Бонч-Бруевич. Женевские воспоминания. «Октябрь», 1928, № 12. стр. 160.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Донесение это, вместе с пелегальным списком басни, обнаружено в Орловском архиве (см.: «Новый мир», 1956, № 9, стр. 279).

<sup>7</sup> Д. Петренко. О первых шагах социал-демократии в Киеве. «Каторга и

обсуждений сборник был одобрен редакцией «Искры», которую в то время возглавлял Владимир Ильич. Одиако выход книги в свет сильно задержался сначала из-за того, что типография «Искры» была загружена материалами ко второму съезду партии, а затем потому, что газета перешла в руки меньшевиков. Сборник был отпечатан лишь в 1905 году. В него вошло 86 стихотворений, в том числе из сочинений последних лет — «Гусляр» Скитальца, «Я слышу звук его речей...» А. Коца (с посвящением Л. Толстому), его же «Песнь пролетариев» и «Интернационал», «Ветер» А. Богданова, «Смелей, друзья, идем вперед...» Л. Радина и стихотворение пеизвестного автора «Первое мая» («Братья-товарищи! Праздник весны...») с пометой: «Прочтено в тюрьме, в общей камере».

Особое место среди произведений революционной поэзии начала XX века занимала «Песня о Буревестнике» М. Горького. Она была включена в два последних поэтических сборпика, подготовленных «искровцами», — «Песни борьбы» и «Перед рассветом», но Ленину безусловно была известна раньше. Владимир Ильпч был постоянным читателем ежемесячного журнала «Жизнь», выходившего в Петербурге: он подписывался на журнал в Спбири и получал его за границей. Более того, Ленин сотрудничал в «Жизни»; на странипах этого издания появились его работы: «Ответ г. П. Нежданову» (1899) и «Капитализм в сельском хозяйстве» (1900). Едва ли мимо него прошел апрельский номер журнала ва 1901 год, в котором была впервые напечатана «Песня о Буревестнике», тем более, что эта публикация, как полагают, была одной из причин запрещения журнала властями. Кроме того, в Мюнхене в руках Ленина оказалась вторая авторизованная публикация «Песни о Буревестнике», относящаяся также к 1901 году, а именно — пятый том собрания сочинений писателя, выпущенный издательством «Знание». В письме к матери, датированном 26 февраля 1902 года, Владимир Ильич сообщал: «Горького 5-ый том у нас уже (случайно) имеется...» (т. 55, стр. 217).

Знал Владимир Ильич и более раннее стихотворение Горького— «Песню о Соколе». По словам Крупской, ему «нравилась "Песнь о Соколе", "Буревестник", их настрой». 10 Это свидетельство подтверждается неоднократным использованием текста названных стихотворений в ленинской публицистике.

Реминисценции крылатых горьковских слов о «безумстве храбрых» мы находим в двух работах Ленина: в предисловии к русскому переводу писем К. Маркса к Л. Кугельману (1907), где «"безумно-храбрыми" парижанами» названы борцы Коммуны 1871 года (т. 14, стр. 377), и в статье «Апглийский пацифизм и английская пелюбовь к теории» (1915), где социал-шовинисту Р. Блэчфорду противопоставлен «безумносмелый» «социалист чувства» Энтон Синклер, автор манифеста против войны (т. 26, стр. 270, 271).

Что же касается «Песии о Буревестнике», то мотивами и образами этого произведения— сатприческими и возвышенно-романтическими— пронизана вся последняя часть статьи Ленина «Перед бурей» (1906), само название которой перекликается с горьковской «Песпей» (т. 13, стр. 338).

7 июня 1902 года, живя в Лопдопе, Ленпн писал своей матери: «...Горького, Скитальца получил и читал с очень большим питересом. И сам читал и другим давал» (т. 55, стр. 223). Какая именно книга

10 Н. К. Крупская. О Ленине. Сборинк статей и выступлений. Политиздат,

М., 1965, стр. 86.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Избранные тексты из сборников, выпущенных редакцией ленниской «Искры», см. в книгах: Революционная поэзия (1890—1917). Изд. 2-е, «Советский писатель», Л., 1954; Поэзия в большевистских изданчях. 1901—1917. «Советский писатель», Л., 1967 (обе книги вышли в большой серии «Библиотеки поэта»).

Горького имеется здесь в виду, не установлено (мы полагаем, что это брошюра «О писателе, который зазнался», напечатанная типографией петербургского «Рабочего союза» в 1901 году). Относительно же Скитальца двух мнений быть не может: единственная его книга, появившаяся до цитированного письма, — «Рассказы и песни», выпущенные издательством «Знание» весной 1901 года.

Как известно, в подготовке первой книги Скитальца Горький участвовал самым непосредственным образом. Из сорока стихотворений, которые поэт намеревался включить в эту книгу, Горький отобрал двадцать два, причем потрудился над ними так основательно, что некото рые из них следует считать принадлежащими двум авторам. Об этом можно судить по рукописи, хранящейся в Архиве А. М. Горького. В стихотворных текстах, прошедших через горьковские руки, не только произведены сокращения, устранены длинноты, заменены отдельные слова, но и вписаны новые строки, а порой и целые строфы. В трех стихотворениях («Алмазы», «Узник», «Я оторван от жизни родимых полей...») Горькому принадлежат заключительные четверостипия. Программное стихотворение, открывающее книгу, — «Колокол», а также пекоторые другие («Певчие», «Кузнец» и т. д.) Горький собственноручно переписал пабело после внесенных в них многочисленных исправлений.

Неудивительно, что стихи этого сборника пронизаны горьковскими мотивами: высокой гражданственностью, романтическим пафосом, неугасимой жаждой свободы. Особенно явственно мотив «безумства храбрых» звучит в стихотворении «Я упал с облаков...», датированном 1901 годом.

Я упал с облаков в эту бездпу мученья. Мои крылья разбил грозпой молнии луч. И, прикован к скале в темноте заточенья, Побежден я громами разгневанных туч.

Но не жаль мне, что к солнцу я гордо стремился, Что на крыльях орлиных недолго парил: Пусть о твердые скалы я грудью разбился, Только миг — но я жил!

Ленин встречался с поэтом и до, и после выхода его первой книги. По словам Скитальца, впервые они увиделись на квартире его односельчанина, жившего в Самаре, М. Т. Елизарова. Как сообщает Скиталец, Елизаров показывал его стихи Владимиру Ильичу. Второй раз они встретились в Женеве в 1903 году па квартире Ленина, куда Скитальна привел один из русских эмигрантов. Ленин спрашивал тогда поэта о жизни в России, о литературпых делах. В Наконец, судьба свела их спова в 1905 году. З декабря 1905 года в Петербурге состоялось совместное заседание членов Центрального и Петербургского комитетов РСДРП с Исполнительным комитетом Петербургского совета. Заседание это, в котором участвовал Владимир Ильич, происходило на квартире Скитальца — в доме № 25 по 8-й Рождественской улице. В после выхода по петербурги с поставание в доме № 25 по 8-й Рождественской улице. В после выхода по петербурги с поставание от предественской улице. В поставание от петербурги с поставание от предественской улице. В поставание от петербурги с поставание от предественской улице. В поставание от петервой с поставание от петербурги с пете

И в последующие годы Владимпр Ильич пе упускал из виду творческой работы поэта. Так, в девятом сборппке товарищества «Зпапис» (1906) было папечатапо три стихотворения Скптальца: «Проклятая

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> См.: М. Горький и поэты «Зпапия». «Советский писатель», Л., 1958, стр. 384 и сл. (Библиотека поэта, большая серия).

<sup>12</sup> Скиталец. Повести и рассказы. Воспоминания. Изд. «Московскии рабочий», М., 1960, стр. 279—281. Свою первую встречу с Леппным Скиталец датирует маем 1887 года. На самом деле опа состоялась не рапыпе мая 1889 года, когда Ленин, живя на хуторе близ Алакаевки (Самарской губ.), бывал у Елизарова в Самаре (см.: Владимир Ильич Лении. Биографическая хроника, т. 1. Политиздат, М, 1970, стр. 42).

 <sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Скиталец. Повести и рассказы. Воспоминания, стр. 282—283.
 <sup>14</sup> См.: Владимир Ильич Ленин. Биографическая хроника, т. 2, стр. 208.

страна», «Тихо стало кругом...» и «Валькирии». Ленин получил этот сборник тотчас же по его выходе в свет и особое внимание обратил на второе стихотворение, которое явилось откликом на поражение Московского восстания в декабре 1905 года. Три строфы из него:

Струны порваны! Песня, умолкни теперь! Все слова мы до битвы сказали. Снова ожил дракон, издыхающий зверь, И мечи вместо струн зазвучали.

Тихо стало кругом; в этой жуткой ночи Нет ни звука из жизии бывалой.

Там — внизу — побежденные точат мечи, Наверху — победитель усталый.

Одряхлел и иссох обожравшийся зверь! Там, внизу, что-то видит он снова, Там дрожит и шатается старая дверь, Богатырь разбивает оковы

— получили отражение в статье Ленина «Победа кадетов и задачи рабочей партии», написанной в марте 1906 года. Там можно прочесть следующее: «Когда наступает затишье после отчаянной борьбы, когда наверху "отдыхает уставший от победы" обожравшийся зверь, а внизу "точат мечи", собирая новые силы, когда начинает снова понемногу бродить и кипеть в народной глубине, когда только еще готовится новый политический кризис и новый великий бой, — тогда партия мещанских иллюзий о народной свободе переживает кульминационный пункт своего развития, упивается своими победами» (т. 12, стр. 291—292).

К словам «обожравшийся зверь» Ленин дал пространную сноску, в которой воспроизвел первую, четвертую и пятую строфы стихотворения (мы привели их выше). Образ, созданный Скитальцем, Ленин использовал и в более поздней своей статье (1918), когда давал характеристику международному империализму: «...теперь этот обожравшийся зверь так же свалится в пропасть, как свалился зверь германского империализма» (т. 37, стр. 162). 15

Первая русская революция нашла живейший отклик в поэзии. В общем хоре демократической лирики звучали и голоса пролетарских поэтов, и голоса либеральной интеллигенции, иногда даже - приверженцев буржуазных литературных течений, например символизма, на время ставших попутчиками революции. По мере роста революционных настроений усиливался накал гражданственных чувств в поэзии, заострялась сатира, углублялось понимание задач социальной борьбы.

Ленин знал многие произведения этого времени не только как читатель, но и как редактор партийной печати. «Владимир Ильич, — свидетельствует Бонч-Бруевич, — всегда почти все прочитывал сам, что шло в номер газеты...» 16 Лупачарский, который вел тогда в большевистских газетах обзор печати, пишет: «Владимир Ильич... с величайшим вниманием следил за всеми отделами... и не было пи одной самой маленькой моей заметки или вырезки, которая пе была бы просмотрена Владимиром Ильичем. В большинстве случаев весь материал, кроме телеграмм, хроники и т. д., зачитывался вслух на редакционном совещании под руко-

1969, стр. 53.

<sup>15</sup> В годы реакции Скиталец порвал с Горьким, с издательством «Знапие» и отошел от революционного движения. В первых двух номерах журнала «Русское богатство» за 1913 год он напечатал повесть «Метеор», где с тенденциозной недоброжелательностью изобразил Горького, не называя его. Ленин прочел эту повесть и в письме от 25 февраля 1913 года спрашивал: «Что это? Пасквиль?» (т. 48, стр. 169). Работая над воспоминаниями о Горьком в 1931 году, Скиталец исключил из текста повести положения прочен представления положения повести (которая была использована в этом мемуарном очерке) все то, что было тенденциозным (см. его книгу «Повести и рассказы. Воспоминания», стр. 285—352).

16 В. Д. Бонч-Бруевич. Воспоминания о Лепипе. Изд. 2-е, изд. «Наука», М.,

водством Ленина». 17 Таким образом, и стихотворный материал, публиковавшийся в этих газетах, был Ленину хорошо известен. Это подтверждается тем, что некоторые из печатавшихся в пих произведений Владимир Ильич впоследствии цитировал или упоминал.

В первой половине 1905 года, находясь за границей, Ленин редактировал выходившие там и переправлявшиеся в Россию газеты «Вперед»

В газете «Вперед» 2 марта 1905 года было напечатапо стихотворение Н. Тэффи «Знамя свободы» (позднейшее назвапие — «Пчелки»):

> В ту ночь до рассвета мелькала иголка; Сшивали мы полосы красного шелка Полотнищем длинным, прямым... Мы сшили кровавое знамя свободы, Его мы тапть будем долгие годы, Но мы не расстанемся с ним.

Тэффи была писательницей из либеральной среды, по в ее стихотворении отразились революционные настроения того времени, и поэтому опо нашло себе место на столбцах большевистской газеты.

В том же издании 26 апреля появилось присланное из России Бонч-Бруевичем, записанное со слов рабочего стихотворение, описывающее день 9 января в Петербурге («Мы мирно стояли пред Зпмпим дворцом...»). В России оно пользовалось громадной популярностью (текст его — после публикации в газете — размножил листовкой Московский комитет РСДРП), имя автора не было известно, и всюду оно фигурировало как анонимное. Лишь в советское время удалось установить, что написала это произведение революционерка Софья Хренкова, трагически погибшая в Ярославской каторжной тюрьме. 18

Вслед за этим в газете «Пролетарий» Ленин опубликовал обширное стихотворение Луначарского «К юбилею 9 января» (оно было сочинепо в июле 1905 года, когда исполнилось полгода со дня «кровавого воскресенья») и его же сатирическую балладу «Два либерала». Баллада, написаниая по мотивам стихотворения Гейне «Два гренадера», известного в русском переводе М. Л. Михайлова («Во Францию два грепадера Из русского плена брели...»), представляла собой злую издевку над земскими деятелями, посетившими 6 июня 1905 года царский дворец. Визит этот, в котором участвовали кадетский лидер И. Петрункевич, профессор философии князь С. Трубецкой и другие, явился попыткой сговора либеральной буржуазии с царизмом.

Не прошло и двух недель со дня публикации этого стихотворения, как Ленин в статье «Встреча друзей» писал: «Буржуазия обещала самодержавию сбавить свой революционный пыл, который состоял в том, чтс Петрункевича считали при дворе бывшим революциопером... Буржуазия обещала на скидочку скидкой ответить» (т. 11, стр. 238). Последняя фраза была взята Леппным из того места баллады Лупачарского, где Петрупкевич отвечает Трубецкому:

Хоть страшен и земцам анархин взрыв, Но тропу страшнее оп вдвое, И, только союз меж собой заключив, Мы властвовать можем в покое.

Верховная власть это скоро поимет И сделает шаг нам навстречу; И я, либерал, по в душе патриот, На скидочку скидкой отвечу.

Лепипу очень нравилась эта баллада, он долго помпил ее и через два с лишпим года предложил автору снова выступить со стихами, обличающими буржуазных репегатов. «Не тряхнуть ли Вам стариной, — писал

гос. педагогического института им. А. И. Герцена» (т. 134, 1957, стр. 245—249).

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> А. В. Лупачарский. Воспоминация и впечатления. Изд. «Советская Россия», М., 1968, стр. 109—110.

18 См. публикацию А. Л. Дымшица в «Ученых записках Ленипградского

он Луначарскому в ноябре 1907 года, — посмеяться над ними в стихах?» (т. 47, стр. 116).

Приехав осенью 1905 года в Петербург, Ленин возглавил легальные большевистские газеты «Новая жизнь», «Молодая Россия», а затем — «Волна» и «Вперед». Во всех этих газетах печатались поэтические произведения: в «Новой жизни» — стихотворения К. Бальмонта, Н. Минского, П. Эдиета, А. Лукьянова, в остальных газетах — Д. Цензора, Е. Тарасова, Скитальца. Добавим к этому, что в большевистском иллюстрированном еженедельнике «Наша мысль», издававшемся в Петербурге после закрытия «Новой жизни», сотрудничали поэты Л. Василевский и Н. Нович.

Может показаться пеобычным и даже необъяснимым подбор авторов для большевистских изданий: талантливейший партийный публицист Луначарский; пролетарский поэт Е. Тарасов, воспевший московские баррикады; близкий к Горькому поэт-демократ Скиталец; революционерыактивисты П. Эдиет и С. Хренкова; и рядом с ними — беспартийные литераторы из числа «сочувствующих»: А. Лукьянов, Д. Цензор, Н. Тэффи, Л. Василевский и даже поэты-декаденты Н. Минский и К. Бальмонт.

Однако ничего удивительного в этом нет. Ленин осуждал всякую цеховую замкнутость и сектантство. Он умел соединять усилия людей, которые в тот или иной период способны были идти под общим знаменем освободительной борьбы. А период первой русской революции был именно таким: в борьбе с царизмом объединялись самые разные по своим убеждениям люди. Особенно чуждо было Ленину сектантское отношение к творческой интеллигенции. Недаром еще в 1900 году, в программном извещении о выходе «Искры», он писал: «Мы обращаем свой призыв не только к социалистам и сознательным рабочим. Мы призываем также всех, кого гнетет и давит современный политический строй, мы предлагаем им страницы наших изданий для разоблачения всех гнуспостей русского самодержавия» (т. 4, стр. 359).

Этог ленинский курс сказался и в том, как велся отдел поэзии в газете «Новая жизнь». До приезда Ленина в Петербург «Новая жизнь» издавалась на основе договора, заключенного между большевиками (по их поручению действовал М. Горький) и поэтом-декадентом Н. Минским, который располагал разрешением властей на открытие ежедневной общественно-политической газеты. Договором было предусмотрено, что политический и экономический отделы газеты ведутся по марксистской программе, что заведование литературно-философским отделом поручается Минскому, а соредактором его по литературно-художественной части будет Горький; паконец, что высказывание философских взглядов руководящими лицами на страницах «Новой жизни» не должно противоречить программе газеты.

Этот важпейший пупкт был парушен Мписким. Он выступил в «Новой жизни» с проповедью мистицизма как «дерзновенной и чистой» доктрины, которая якобы вполие совместима с идеологией социал-демократии. 19 Минский претендовал и в дальнейшем на «свободу» философских высказываний в том же духе, вследствие чего по приезде Лепипа в Петербург на расширенном заседании редакции, состоявшемся 7—8 поября 1905 года, был поставлен вопрос об отстранении Минского от руководства газетой.

С 9-го номера, вышедшего 10 ноября, редактором «Новой жизни» стал Леппп. Газета полностью перешла в ведение ЦК РСДРП и стала фактически его центральным органом.

История конфликта между большевиками, работавшими в газете, и се первым редактором поэтом Минским породила версию о том, будто

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> «Новая жизнь», 1905, № 3, 29 октября.

Ленин, возглавив редакцию «Новой жизни», «покопчил» с участием в ней всех литераторов-декадептов. Эта версия не сообразуется с фактами. Литераторы, близкие к Минскому, да и сам Минский, продолжали выступать в литературно-художественном отделе газеты.

Есть основания полагать, что имя Минского было известно Лепину задолго до 1905 года. Еще в конце 90-х годов прошлого века Минский поместил в журнале «Неделя» статью, в которой третировал гражданственность и «байронизм» Пушкина и Лермонтова, противопоставляя им поэзию декадентов. Игра созвучий и изощренная образность вытеспяют из поэзии, по словам Минского, «чумное пятно» классических традиций.

С суровой отповедью Минскому выступил тогда же критик А. Богданович. Его ответ появился в декабрьском помере журнала «Мир божий» за 1898 год, который был читан Лениным в Шушенском. «За одип лермонтовский "железный стих, облитый горечью и злостью", — говорилось в «Критических заметках» этого журнала, подписанных инициалами А. Б., — мы охотно отдали бы всю новую поэзию с г. Минским на придачу, потому что такой "выстрадапный стих, произительно-упылый", ударив "по сердцам с неведомою силой", высекает из пих искры гнева, боли. страданья, возбуждает новые силы и новую эпергию для борьбы за жизнь, за счастье, за свет и свободу, что и составляет сущность поэзии и беспредельную силу и вдохновляющую людей мощь слова». 20 Если Ленин прочел эти слова (а журпалы, получаемые в ссылке, он читал с особым тщаппем), то оп не мог, конечно, не присоединиться к инм.

Но с тех пор многое изменилось в русской жизни и в русской поэзии. Лучшие представители декадентства — Брюсов и Блок — приветствовали первую русскую революцию. Бальмонт, как мы знаем, выступил с памфлетом, направленным против самодержавия, еще в 1901 году. 21 Позднее, но все же расстался с иллюзиями чистого эстетизма и Минский. В 1905 году он писал гражданственные и даже революционные стихи. Его «Гимн рабочих» начинался словами «Коммунистического феста»:

> Пролетарии всех стран, соединяйтесь! Наша сила, наша воля, наша власть.

Это стихотворение, где лозунг пролетарского интернационализма повторяется и в последней строфе, было напечатапо в «Новой жизни» 13 ноября 1905 года, т. е. уже тогда, когда газету стал редактировать Ленин.

Вслед за тем в двух номерах подряд — от 16 и 17 ноября — появились стихотворения Бальмонта. В первом из них — «Поэт — рабочему» («Я — поэт и был поэт...») — Бальмонт писал, что он стал «литейщиком» и «кузпецом» пового, обращенного к народу стиха. Во втором — «Мещане» — поэт рисовал буржуазное общество как скопище предателей и

Бальмонт выпустил два сборинка антимонархических и революционных стихотворений, из которых первый, вышедший в горьковском издательстве «Знаппе» («Стихотворения», 1906), подвергся конфискации, а второй, изданный в Париже («Песии мстителя», 1907), был запрещен к распространению в России.

 $<sup>^{20}</sup>$  «Мпр божий», 1898, № 12, стр. 17.  $^{21}$  Иемалую роль в приобщении Бальмонта к идеям демократии сыграл Горький. В письме к В. А. Поссе (поябрь 1901 года) оп сообщал: «Познакомился с Бальмонтом. Дьявольски интересен и занантянв этот пейрастеник! Настраиваю его на демократический лад...» (М. Горький, Собрание сочинений в тридцати томах, т. 28, Гослитиздат, М., 1954, стр. 199). Этого влияния не отрицал и сам Бальмонт (см. его письмо в кп.: М. Горький. Матерпалы п исследования, І. Изд. АН СССР,  $\hat{\Pi}$ ., 1934, crp. 192).

Все это показывает, что революционные увлечения обоих поэтов были вполне искренними: они отвечали общему подъему демократических пастроений в стране.

Пенин позаботился о поддержании в редакции партийного органа обстановки сотрудничества с литераторами данного типа, хотя и созпавал известную парадоксальность этого положения. «Я должен отметить, — писал Луначарский, — что Владимир Ильич не только по отношению к Горькому, которого он и тогда — как и всегда — любил и высоко ценил, но и по отношению к Минскому и даже всяким относительно мелким интеллигентским сошкам, попавшим в "Новую жизнь", вел себя с чрезвычайным тактом и предупредительностью. Вместе с тем он весело хохотал над разными выходками отдельных наших сотрудников, столь необычными для нас, и повторял часто: — Это же действительно исторический курьез!» 22

Однако никто из большевиков не тешил себя иллюзиями относительно долговечности политических увлечений представителей декадентского литературного лагеря.

Бальмонт, уехав за границу от угрожавших ему полицейских преследований, снова погрузился в мир поэтической экзотики, субъективистских переживаний. Вернувшись на родину, он в 1918 году выпустил книжку прозы и стихов под названием «Революционер я или пет». В ней поэт доказывал свою «пстинную революционность» и подвергал сомнению революционность... большевиков. Ленин узнал о выходе этой книжки из июньского номера «Книжной летописи» за тот же год, где она значилась под № 2103. Владимир Ильич подчеркнул номер, пазвание и выходные данные книжки, затребовав ее таким образом себе. Книжку он получил, и теперь она хранится в кремлевской библиотеке.

«Революционности» Бальмонта еще хватило на то, чтобы написать приветственное стихотворение к 1 мая 1919 года («Поэт — рабочему»: «Рабочий, я даю тебе мой стих...») и воздать хвалу «рабочему молоту» («Песня рабочего молота», прочитанная автором на первомайском вечере 1920 года в Доме союзов и вошедшая в небольшую книжечку того же названия). Последние двадцать лет своей жизни Бальмонт прозябал в эмиграции.

В литературном наследии Бальмонта большое место занимают стихотворные переводы. Книгу его переводов («Из мировой поэзии», 1921), равно как и сборник «Песня рабочего молота», вышедший в 1922 году, Ленин также хранил в своей библиотеке.

Минский, подобно Бальмонту, бежал из царской России от судебных репрессий, которые ему угрожали как бывшему редактору «Новой жизпи». После этого он совершенно отошел от демократического движения, на родину не возвращался, а в поэзии ничего зпачительного не создал. Но он не смыкался с белой эмиграцией и в 20-е годы работал в советских учреждениях за рубежом.

Итак, позиция, которую запяли большевистские издапия по отношению к литераторам-декадентам в 1905 году, абсолютно ясна: большевики предоставляли место тем их литературно-художественным произведениям, которые отразили подъем революционных настроений в стране. Разумеется, крайний индивидуализм этих писателей, их представления о «свободе искусства» были абсолютно несовместимы с принципами пролетарской печати и подвергались на ее страницах суровой и последовательной критике.

По вопросу о «свободе» художника в классовом обществе Лении в статье «Партийная организация и партийная литература», напечатанной в «Новой жизни» 13 ноября 1905 года, писал: «В обществе, основан-

<sup>22</sup> А. В. Луначарский. Воспоминания и впечатления, стр. 109.

ном на власти денег, в обществе, где нищенствуют массы трудящихся и тунеядствуют горстки богачей, не может быть "свободы" реальной и действительной». Социал-демократия и руководимый ею рабочий класс выдвигает новое, истинное понимание свободы творчества и свободы печати: «Выйдя из плена крепостной цензуры, мы не хотим идти и не пойдем в плен буржуазно-торгашеских литературных отношений. Мы хотим создать и мы создадим свободную печать не в полицейском только смысле, но также и в смысле свободы от капитала, свободы от карьеризма; — мало того: также и в смысле свободы от буржуазно-анархического индивидуализма» (т. 12, стр. 102).

Ленин предвидел, что эти слова покажутся парадоксом рафинированным интеллигентам, «пылким сторонникам свободы». Они восстанут против подчинения коллективному разуму «такого тонкого, индивидуального дела, как литературное творчество» (т. 12, стр. 102). Они будут твердить свои прежние азы о необходимости «абсолютной своболы».

Действительно, статья Ленина, явившаяся боевым манифестом передового, революционного искусства и открывшая перед художником такие возможности постижения действительности, при которых полнее всего реализуются индивидуальные богатства его личности и таланта, была воспринята анархиствующими интеллигентами как свод неких предписаний и ограничений, не приемлемых для искусства.

Против ленинского принципа партийности литературы выступили буржуазные публицисты Д. Мережковский, Д. Философов, Н. Бердяев, заявившие, что пролетариат «попирает вечные ценности». Не попяли статьи Ленипа и некоторые поэты, прежде всего Минский и Брюсов. Минский, запутавшийся в своей «мистико-социальной» философии, сочинил «Открытое письмо Н. Ленину», с которым собирался выступить в «Ногой жизни». Брюсов же опубликовал свой ответ (статью под названием «Свобода слова») в теоретическом органе символистов, журпале «Весы». Дата под текстом — 15 ноября 1905 года — показывает, что ответ написан сразу же после появления статьи Ленина.

Основной тезис Брюсова: «...свободен лишь тот, на ком нет даже оков из роз и лилий», 23 свидетельствовал о том, что поэт, сделавший в своем творчестве решительный шаг от эстетства к гражданственности и подтвердивший это целым рядом стихотворений 1903—1905 годов («Кинжал», «Лик медузы», «Каменщик», «К согражданам», «Довольным», «Цепи», «К счастливым»), все еще находился во власти интеллигентско-анархистских представлений об искусстве.

Впрочем, Брюсов — в отличие от других «оппонентов» Ленина — догадывался, что смысл ленинской статьи гораздо шире вопроса о «свободе» художника, что речь идет о философском попимании искусства как формы общественного сознания, о том, что искусство теспейшим образом связано с социальной действительностью и рассматривать его вне явлений самой жизни нельзя. В споске к одному из абзацев своей статьи Брюсов заметил: «Я попимаю, копечно, что у г. Ленина есть философские предпосылки его утверждений. Слова, что литературное дело должно стать "колесиком и винтиком единого великого социал-демократического механизма", не только метафора, но и выражение того взгляда, что вообще искусство и литература — только "производная" социальной жизни. Я намеренно оставляю в стороне этот вопрос. Для себя я его решаю пначе, чем г. Ленин». 24

В двух последпих фразах и заключен корепь ошибок Брюсова, помешавших ему припять ленинские идеи.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> «Весы», 1905, № 11, стр. 64

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Там же, стр. 65.

И Брюсов, и Блок, и другие, близкие к ним поэты жили в эту пору чувством неприязни к существующему государственному и общественному порядку, отделяли себя от него. Они продемонстрировали это в сборнике «Факелы», преобладающее место в котором заняли стихи, паписанные в 1904—1905 годах.

«Стоустый вопль — ,, так жить нельзя!" — находит созвучие в сердцах поэтов, и этот мятеж своеобразно преломляется в индивидуальной душе. "Факелы" должны раскрыть — по нашему плану — ту желанную внутреннюю тревогу, которая так характерна для современности». Этими словами предварили сборник его участники (инициатором сборника был  $\Gamma$ . Чулков).

Федор Сологуб в стихотворении «Из плена» воспевал революцию:

Оковы тяжкие закона Вдруг стали хрупкими, как соп. Над нами— красные знамена. Кто враг народу, тот сражен.

Андрей Белый посвятил стихотворную новеллу («Опять он здесь, в рядах борцов») вернувшемуся из эмиграции революционеру-террористу, который при встрече с жандармом бросает ему под ноги разрывной снаряд и героически погибает на эшафоте. Даже Вячеслав Иванов, чьи стихи в сборнике полны туманных образов п мистических видений, не обошелся без обличительных строк, направленных против насилия и казней.

С какой же социальной программой выступали декаденты? С программой политического безвластия, анархии, «дикой воли» (Г. Чулков). Программа эта полностью отметала какую-либо революционную организованность и новые, гуманные формы политической власти. Ф. Сологуб свой дифирамб «красным знаменам» продолжил строками:

Но черный цвет еще милее. Отважный, будь еще смелее!

— и резюмировал свою мысль утверждением, что «всякой власти надо пасть».

В этом хоре анархиствующих «революционных» декадентов поособому прозвучал голос Валерия Брюсова. Он не поднимал «черного знамени» безвластия, он объявил себя «трубачом» и «знаменосцем» людей революции, но в одном, важнейшем для себя вопросе поспешил отмежеваться от них:

Где вы — гроза, губящая стихия, Я — голос ваш, я вашим хмелем пьян, Зову крушить устои вековые, Творить простор для будущих семян. Где вы — как Рок, не знающий пощады, Я — ваш Трубач, ваш знаменосец я.

Зову на приступ, с боя брать преграды К святой земле, к свободе бытия! Но там, где вы кричите мне: «не боле!» Но там, где вы поете песнь побед, Я вижу новый бой во имя воли! Ломать — я буду с вами! строить — нет!

Строки эти непосредственно перекликаются с заключительной частью его статьи «Свобода слова», в которой говорится: «...пока вы и ваши идете походом против существующего "пеправого" и "пекрасивого" строя, мы готовы быть с вами, мы ваши союзники. Но как только вы запосите руку на самую свободу убеждений, так тотчас мы покидаем ваши знамена».<sup>26</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Факелы, кн. первая. СПб., 1906, стр. 3 (Предисловие).
<sup>26</sup> «Весы», 1905, № 11, стр. 65. Слова «неправый», «некрасивый» — из стихотворения Брюсова «Кинжал» (1903): «Как ненавидел я всей этой жизни строй, Позорномелочный, неправый, некрасивый...»

Сборник «Факелы», вышедший в начале 1906 года, стал известен Ленину в том же году. Его статья «"Услышишь суд глупца"... (Из заметок с.-д. публициста)», напечатанная отдельной брошюрой в январе 1907 года, содержит ссылку на приведенное выше стихотворение, которое впервые увидело свет именно в этом сборнике. Ленин привел, с пезначительным отклонением от подлинника, его последнюю строку — «Ломать мы будем вместе, строить — нет», — назвав при этом Брюсова поэтом-анархистом (т. 14, стр. 288).

Трудно сказать, какие еще произведения, папечатапные в «Факелах», читал Владимир Ильич, 27 но процитированной строкой он отметил самую суть того мелкобуржуазного апархизма, под знаменем которого выступали столь разные поэты в 1905 году. В предисловии к сборнику об этом сказано более чем ясно: «Лишь одпо сближает нас — непримиримое отношение к власти над человеком внешних обязательных норм. Мы полагаем смысл жизни в искании человечеством последней свободы». Этой отвлеченной, умозрительной «последней свободы» опи искали как в сфере общественной жизни, так и в сфере искусства. Статья Ленина «Партийная организация и партийная литература» развеяла миф о «посвободе», о «незаиптересованности суждений» о «беспартийном» характере его творчества, вскрыла непреложную связь между искусством и общественной жизнью, утвердив принцип идейности и народности передового искусства. Как ни упорствовали декаденты в своих заблуждениях, жизнь доказала правоту Ленипа п неправоту всех, полемизировавших с ним по этому поводу в 1905 году.

Доказала это жизнь и на примере самого Брюсова. Дальнейший его путь был путем напряженных художественных исканий и пересмотра своих эстетических взглядов. В 1908 году Брюсов порывает с символистским журналом «Весы». В 1911 году он выступает в печати со статьей, в которой, упрекая молодых поэтов в самоизоляции, в полном незнании жизни, пишет: «Как только искусство отрывается от действительности, его создания лишаются плоти и крови, блекнут и умирают». 28 Спустя два года, в статье «Новые течения в русской поэзии», он призывает художников слова знакомиться с последними выводами философской мысли, с политической и социальной жизнью своего времени. В период первой мировой войны Брюсов сблизился с Горьким, сотрудничал с ним. Октябрьская революция окончательно убедила Брюсова в том, что не только разрушать старое, но и строить новое художник может лишь вместе с революционным народом. Он стал одним из активных участнпков строительства новой культуры, вступил в Коммунистическую партию, во многих стихах своих (сборники «Последние мечты», «В такие дни», «Миг», «Дали», «Меа») отразил революционную новь.

В 1918 году Луначарский привлек В. Брюсова и В. Фриче к участию в подборе текстов для надписей на памятниках великим революциоперам, мыслителям и ученым (памятники эти воздвигались по лепипскому илану «монументальной пропаганды»). На заседании Совпаркома 9 сентября 1918 года Луначарский сообщил, что предложенные ими 28 текстов «одобрены мной и Ильичем». Репин в этот период интересовался поэтом и хранил у себя один из томов его «Полного собрапия сочипений и переводов». Владимир Ильич имел возможность познакомиться также с работой Брюсова как истолкователя, редактора и комментатора поэтп-

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Кроме стихотворений названных нами авторов, в сборцике помещены рассказы Л. Андреева, Ф. Сологуба, С. Сергеева-Ценского и О. Дымова, стихотворения И. Бунина, С. Городенкого и «Балаганчик» А. Блока.

И. Бунина, С. Городецкого и «Балаганчик» А. Блока.

28 Валерий Брюсов. Новые сборники стихов. «Русская мысль», 1911, № 2.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> В. И. Леппн п А. В. Луначарский. Переписка. Доклады. Документы. «Литературное наследство», т. 80, 1971, стр. 63.

ческих текстов: в кремлевской библиотеке есть обширная антология армянской поэзии («Поэзия Армении с древнейших времен до наших дней в переводах русских поэтов»), подготовленная В. Брюсовым по инициативе Горького — с большой вступительной статьей и примечаниями поэта (ему же принадлежит в этой книге значительная часть переводов, главным образом народной поэзии и лирики средневековья). В Ленине Брюсов увидел великого деятеля эпохи. В апреле 1920 года он выступил с речью на торжественном заседании в Московском Доме печати, посвященном 50-летию Владимира Ильича. Он говорил о Ленине как о «человеке колоссальной мудрости». 30 Памяти Ленина поэт посвятил несколько прочувствованных стихотворений. Так самой жизнью было написано послесловие к дискуссии, развернувшейся между ними в 1905— 1906 годах.

Все, кто выступал против принципа партийности литературы, полагали, что Ленин видел в искусстве лишь способ выражения социальных идей, что он якобы не учитывал личности художника, индивидуальных особенностей его психики и таланта.

Да, Ленин высоко ценил в произведениях искусства силу выражения общественного чувства, ту ясность мысли и могущество духа, которые находил в стихах Некрасова, Горького, Эжена Потье. Но социальное в произведении художника он не отрывал от индивидуального, подчеркивая необходимость обеспечить «простор личной инициативе, индивидуальным склонностям, простор мысли и фантазии» (т. 12, стр. 101). Чем богаче изображаемый художником мир, мир событий и чувств, тем сильнее он сможет воздействовать на духовную жизнь человека. Этим во многом определялось отношение Ленина к поэзии Пушкина, Лермонтова, Гейне, Беранже, Верхарна и других. Применительно же к современной поэзии, к поэзии революционной Ленин выразил эту мысль в беседе с одним из ветеранов пролетарского искусства в России, поэтом А. А. Богдановым (Волжским).

«В Таммерфорсе, — вспоминает Богданов, — в одну из свободных минут Ильич выбрал время, чтобы прослушать несколько моих революционных стихотворений... Между прочим, мною было прочитано одно из старых, юношеских стихотворений, где говорилось, что революционный боец не имеет права на личное счастье. Вот выдержки из стихотво-

> Нежной любви искрометный бокал Жизнь поднесла мне в минуту отрадную. Помню, дрожащей рукой его взял, Думал упиться с беспечностью жадною. Но... на прозрачном запененном дне Слезы... лишь слезы почудились мне...

Как? В этот час, когда гибнут кругом, Думать о собственном счастье своем?

Ильич нашел, что в стихотворенин звучат старые интеллигентские народничества, перепевы, отрыжка нет марксистского к жизпи... Я в свое оправдание заметил, что в начале 90-х годов я действительно увлекался народничеством. Ильич улыбнулся:

- Ну, вот, значит, я прав. Марксизм не отрицает, а, наоборот, утверждает здоровую радость жизпи, даваемую природой, любовью и т. д.».<sup>31</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Текст речи Брюсова приведен в «Литературной газете» (1960, № 19, 13 фев-

раля).

31 А. Богданов. Избранная проза. Гослитиздат, М., 1960, стр. 260—261. На Таммерфорсской конференции РСДРП, происходившей 3—7 поября 1906 года, А. Богданов был делегатом от Поволжья. Беседа его с Лепппым состоялась в перерыве между заседаниями (см.: Владимир Ильич Лении. Биографическая хроника, т. 2, стр. 282).

От искусства Ленин ждал «здоровой радости жизни», вызываемой и борьбой человека за высшие идеалы, и его общением с природой, и чувством любви...

3

Далеко не все произведения революционной поэзии, созданные в 1905—1906 годах, получили доступ в легальную прессу. Царское правительство очень быстро ликвидировало все большевистские издания этих лет, все передовые журналы, почти всю сатирическую печать. Многие произведения были обречены на подпольное существование. Они бытовали в народе в качестве «недозволенных» и «запретных» на протяжении всего периода столыпинской реакции и всей первой мировой войны.

Одним из наиболее крупных произведений такого рода была стихотворная повесть-сказка С. А. Басова-Верхоянцева «Конек-скакунок». Сперва ее удалось издать и распространять легально: цензура по недоразумению приняла ее за «Конька-горбунка» П. П. Ершова. Лишь весной 1907 года в Тифлисе Комитет по делам печати заинтересовался поступившей в книжные магазины сказкой С. Верхоянцева (так обозначил себя автор на титульном листе) и обнаружил, что это — антимонархический памфлет, который «подлежит изъятию из продажи». Главное управление по делам печати наложило на книгу повсеместный запрет.

В том же 1907 году подпольно была издана брошюра «С. Серый. Шапка-невидимка», с обозначением места выпуска: книгоиздательство «Ласточка», Казань, типография А. Н. Крылова, Садовая улица. Вскоре оказалось, что это — та же сказка С. Верхоянцева, изданная в неизвестном месте, ибо ни указанного на обложке издательства, ни типографии в Казани не нашли. За установление имени автора и поимку издателей власти объявили крупную награду, книга была конфискована, но в последующие годы сказку издавали в России еще не менее десяти раз и, кроме того, несколько раз выпускали ее за границей. «Конек-скакунок» стал популярнейшим произведением потаенной революционной поэзии.

Ленин читал его за рубежом, во время второй эмиграции. Он сразу оценил революционное содержание сказки и живую, яркую, доступную простому читателю форму. «Владимир Ильич, — рассказывает В. Бонч-Бруевич, — считал, что книга Басова-Верхоянцева весьма полезна для крестьян, так как в легкой, занимательной форме она дает первое представление о современном политическом устройстве и очень эло высмеивает царский дом, самодержавное правительство, чиновничество и весь бюрократический строй царской России». 32

В сказке изображались события первой революции, «кровавое воскресенье», стачечная борьба, аграрные «беспорядки», декабрьское восстапие, созыв и разгон Государственной думы. Сюжет завершался бегством царя Берендея, так что автор не только шел по следам реальных событий, но и предугадал их возможный исход.

Произведения революционной поэзии этих лет были рассеяны по многим легальным и нелегальным изданиям, по газетам и журналам, просуществовавшим считанные месяцы, а то и недели, по брошюрам и летучим листкам. Уже в то время возникла необходимость собрать этот ценнейший фонд поэтических творений, запечатлевших революционный процесс. Решить эту задачу в широком объеме в обстановке правительственной реакции было, конечно, невозможно, но первая попытка была все же предпринята. В начале 1908 года Бонч-Бруевич выпустил четвер-

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> В. Бонч-Бруевич. Воспоминания. Изд. «Художественная литература», М., 1968, стр. 25.

<sup>2</sup> Русская литература, № 2, 1976 г.

тое издание «Избранных произведений русской поэзии», в завершающей части которого он поместил — вслед за произведениями начала века (Горького, Скитальца, Галиной, Коца, Радина, Черемнова, Тана-Богораза) — стихи и песни первой русской революции. Сюда вошли сочинения Е. Тарасова, А. Белозерова, В. Брюсова, Д. Цензора, А. Скорбина, Н. Рыбацкого, А. Доброхотова и других. В предисловии составитель рекомендовал «обратить внимание на отдел молодой русской поэзии», за имея в виду поэзию самых последних лет, и просил читателей пополнить его присылкой рукописей, вырезок и т. п.

Этот сборник, включающий 821 стихотворение более чем двухсот авторов (от Пушкина, декабристов и далее), явился крупнейшим сводом русской поэзии, в котором преимущественное место заняли произведения, связанные с историей освободительной борьбы XIX и начала XX века.

Ленин, живший в Женеве, заинтересовался сборником и затребовал его из России; в письме от 7 февраля 1908 года, адресованном М. И. Улья-

новой, он напомнил о нем (см.: т. 55, стр. 246).

Каким-то путем до Владимира Ильича дошли произведения сатирического фольклора и обличительной рабочей поэзии, отразившие новый подъем революционного движения в России, вызванный ленским расстрелом. Сообщая в статье «Маевка революционного пролетариата» о демонстрациях, которыми рабочие ознаменовали первомайский день 1913 года, Ленин писал: «Рабочие смеялись над бессильной злобой царской шайки и класса капиталистов, иронизировали над грозными и жалкими "объявлениями" градоначальника, писали и пускали по рукам — или передавали из уст в уста — сатирические стишки...» (т. 23, стр. 297).

Массовая рабочая поэзия была характерным явлением литературы этого времени. Если в предыдущие годы создателями революционных песен и стихов были по преимуществу профессиональные литераторы или профессиональные революционеры (нередко те и другие совмещались в одном лице), то подъем рабочего движения в предвоенные годы вызвал к жизни мощный поток литературного творчества, идущего непосредственно из пролетарской среды. Этому живейшим образом способствовала возродившаяся в России легальная большевистская периодическая печать, которая с весны 1912 года, с появления «Правды», взяла курс на массового читателя и массового «писателя».

В газетах и журналах, издававшихся в Петербурге, — «Звезда», «Невская звезда», «Правда», «Просвещение» — был хорошо поставлен литературно-художественный отдел. Поэтические произведения и освещение вопросов поэзии занимали в них весьма заметное место.<sup>34</sup>

«Правда» в первом же номере уведомила своих читателей, что в газете будут постоянно сотрудничать поэты Д. Бедный, С. Ганьшин, В. Невский, П. Рябовский (Старк), Ф. Шкулев. Фактически же к этому списку надо добавить А. Маширова-Самобытника, М. Герасимова, Д. Семеновского, В. Кичуйского, И. Батрака, В. Александровского, И. Логпнова и других, а также десятки никому не известных стихотворцев из рабочей среды, которые подписывались так: Железподорожник, Шахтер, Наборщик В. Лин, Копдуктор, Служанка, Яков Попов (ломовой), Слесарь З. Шкляник, Моряк Ветров, Безработный, Артельный Выборгского парка и т. д. Все это — не псевдонимы, а обозначение профессий, званий, социальной принадлежности авторов. Появлялись даже коллективные произведения (чаще всего — письма в стихах) за подписями: Группа рабочих медницкой мастерской, Коллектив мастерской завода Круза, Группа ра

<sup>34</sup> Избранные тексты см. в пазванных выше выпусках большой серии «Бпблиотеки поэта».

<sup>33</sup> Владимир Бонч-Бруевич. Избранные произведения русской поэзии Изд. 4-е, СПб., 1908, стр. III.

**бочих** поселка Юзовка и т. п. Всего в большевистских изданиях 1911—1914 голов было напечатано свыше 800 стихотворений.

Нет ни малейшей нужды переоценивать качественную сторону этого литературного материала. В нем зачастую больше искренности, достоверности, жестокой правды, чем достоинств художественного порядка. Но нельзя забывать, что стихи эти свидетельствуют об огромной тяге рабочих к культуре, об их уважении к поэтическому слову, об их вере в то, что средствами поэзии можно живее и ярче выразить свои думы, чаяния надежды. В Надо заметить также, что вкус и чутье не изменяли рабочему читателю при восприятии поэтических текстов; наиболее удачные из них (принадлежавшие нередко мастерам — Д. Бедному, М. Герасимову, А. Маширову и др.) очень быстро распространялись и пользовались неизменным успехом.

«Посещая трактиры предместий и наблюдая там читателей "Звезды", — вспоминает Н. Батурин, — можно было бы заметить, что се почти всегда начинали читать со стихотворений. Мало того, на окраинах появились даже особые гастролеры, заучивавшие стихотворения из "Звезды" наизусть и декламировавшие их в трактирах и чайных». Зб Когда «Правда» из-за гонений вынуждена была менять свое название («Путь правды», «Пролетарская правда», «Рабочий» и др.), читатели узнавали газету, в частности, по тому, кто из поэтов печатался в ней. Об этом рассказывает К. Еремеев, отмечая популярность басен Д. Бедного. Зб

Большевистская печать не отстраняла от себя и поэтов из непролетарской среды: их честные искания и готовность поддержать освободительное движение делали их союзниками пролетарских поэтов. В «Звезде» и «Невской звезде», наряду с партийными публицистами, с поэтампрабочими, печатались Р. Ивнев, Г. Галина, В. Князев; в «Правде» — С. Есенин, в «Просвещении» — И. Бунин.

Ленин, руководя партийными изданиями из-за рубежа, прочитывал все опубликованные в них материалы. Он определял принципиальный курс этих изданий, редактировал те рукописи, которые посылались ему для предварительного просмотра, вникал в практику внутриредакционной работы. Этот стиль ленинского руководства самым непосредственным образом касался и постановки в газете литературно-художественного отдела, и публикации в нем поэтического материала. Об этом можно судить, например, по одному из писем Д. Бедного. Сообщая о новой своей баспе «Честь», поэт писал: «...басня редакцией "Правды" послана на окончательное суждение за границу Ленину». 38

С лета 1912 года в Кракове находилось возглавляемое Лениным бюро Центрального Комитета РСДРП. Бюро ЦК пеоднократно выносило решения, адресованные редакции «Правды». В них освещался и вопрос о месте, которое должны в газете запимать беллетристика и поэзия. Песколько таких решений было принято па заседаниях, состоявшихся 27—29 декабря 1913 года. В одпом из пих— «К руководству редакции»—содержится требование: «...отдать больше места под беллетристику, стихи, маленькие фельетоны и т. п.». З В другом документе говорится:

<sup>35</sup> Подробный разбор произведений пролетарской поэзии этих и предыдущих лет см. в работах: В. Келды ш. Проблемы дооктябрьской пролетарской литературы Горький п революционная поэзия. Изд. «Наука», М., 1964; Н. В. Осьмаков. Русская пролетарская поэзия. 1890—1917. Изд. «Наука», М., 1968. См. также вступительную статью А. Л. Дымшица к сборнику «Революционная поэзия» (Л., 1951)

тельную статью А. Л. Дымшица к сборинку «Революционная поэзия» (Л. 1951)

36 Н. Батурин. От «Звезды» к «Правде». В кн.: Из эпохи «Звезды» и «Правды», вып. З. ГИЗ, М.—Л., 1923, стр. 14.

37 См.: К. Еремеев. Демьян Бедный — борец революции. В кн.: Демьяп Бедный — борец революции.

<sup>37</sup> См.: К. Еремеев. Демьян Бедный — борец революции. В кн.: Демьян Бедный, Собрание сочинений в одном томе, изд. «Рабочей газеты», М., 1924, стр. 19.
38 Письмо П. Мирецкому от 19 июня 1913 года (Демьян Бедный, Собрание

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Письмо П. Мирецкому от 19 июня 1913 года (Демьян Бедный, Собранис сочинений в восьми томах, т. VIII, изд. «Художественная литература», М, 1965, стр. 412).

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> «Исторический архив», 1959, № 4, стр. 42.

«1) Необходимо давать чаще беллетристику. 2) Обязателен маленький фельетон Демьяна Бедного». 40

С величайшей чуткостью и вниманием относился Владимир Ильич к начинающим стихотворцам из рабочей среды. С одним из них ему довелось столкнуться еще в 1911 году в партийной школе, организованной под Парижем, в местечке Лонжюмо. Ленин читал в этой школе лекции по политической экономии, аграрному вопросу, по теории и практике социализма. Однажды после лекции к нему обратился за советом слушатель, писавший стихи. Ленин сообщил об этом Горькому: «Один поэт, бедняга, все стихи пишет и нет у него руководителя, помощника, наставника и советчика» (т. 48, стр. 32). Позднее Ленин вовлек Горького в работу по оказанию помощи молодым поэтам, группировавшимся в «Правде».

Было это так. Ранней осенью 1913 года по инициативе правдистов при вечерних классах в рабочем клубе на Тамбовской улице в Петербурге (клуб этот назывался Лиговским народным домом) был организован литературный кружок. Члены кружка занимались самообразованием, обсуждением авторских рукописей. Им постоянно помогали «Правды» С. Малышев и К. Еремеев. В состав кружка вошли как начинающие писатели, так и те, кто уже проявил себя на страницах партийных изданий (А. Поморский, Л. Одинцов, В. Кириллов, Я. Бердников,

И. Садофьев).

Поскольку Ленин был в курсе всех правдистских дел, ему сообщили и об этом кружке. Г. И. Петровский свидетельствует, что в конце сентября 1913 года на совещании партийных работников, происходившем в Поронино (Польша), Владимир Йльич поручил ему съездить к Горькому в Италию и попросить его заняться группой литераторов, объединившихся вокруг «Правды». 41 Известно также, что об этой группе сообщал Горькому из России А. Н. Тихонов. 42 Не удивительно, что вскоре после своего возвращения на родину Горький стал искать встречи с членами группы, и встреча эта состоялась на квартире у писателя в Петербурге в начале марта 1914 года.

Результатом общения кружковцев с Горьким явился «Первый сборник пролетарских писателей», выпущенный в июне 1914 года под его редакцией и с его предисловием. О выходе сборника в свет Ленин был оповещен специальным письмом, в котором издательство обещало также держать его в курсе мероприятий по распространению книги. 43 В сборник вошло 37 стихотворений (из трехсот поступивших в редакцию) и несколько рассказов. «Правда», ближайшим образом способствовавшая изданию сборника, посвятила ему обширную критическую статью. Ленин

сохранил эту книгу в своей личной библиотеке.

В годы войны Горький задумал второй сборник того же типа и подготовил его вместе с А. П. Чапыгиным. Но выход книги задержался, и она увидела свет лишь в 1917 году.

В том, что дореволюционная «Правда» вырастила целую плеяду пролетарских поэтов, участников двух горьковских сборников, немалая заслуга принадлежала Владимиру Ильичу.

В 1917 году, когда Ленин вернулся из эмиграции, он стал заниматься делами редакции «Правды» непосредственно и повседневно. В своем

рубрикой «Маленький фельетон».

41 См.: Г. Петровский. Под руководством великого вождя. «Правда», 1955, № 110, 20 апреля.

42 См.: Горьковские чтения 1953—1957. Изд. АН СССР, М., 1959, стр. 42.

<sup>40</sup> Там же, стр. 43. Стихотворения и басни Д. Бедного помещались часто под

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> См.: Владимир Ильич Ленин. Биографическая хроника, т. 3, стр. 242.

маленьком редакционном кабинете Владимир Ильич проводил по несколько часов каждый день, иногда работал и ночью. Здесь он писал статьи, редактировал газетные материалы, беседовал с авторами, принимал посланцев с заводов, городов и фронтов. Нечего и говорить о том, сколь обширен был масштаб деятельности вождя в период наивысшего подъема революции. Но и в этих напряженнейших условиях Ленин, готовя материалы к печати, обращал внимание и на произведения поэзии.

«Никогда не забуду, — пишет старый правдист П. Арский, — своей первой встречи с Владимиром Ильичем Лениным в редакции газеты "Правда". Я принес свое стихотворение — солдатскую балладу "За честь России-матушки". В. И. Ленин лично принял меня, одобрил это стихо-

творение, оно было напечатано в "Правде"».44

Произведение это, подписанное «Солдат-павловец Афапасьев-Арский», можно прочесть в «Правде» за 29 (16) июня 1917 года. Сложенное на фронте еще в 1916 году, оно спустя год, когда Временное правительство призывало к «войне до нобедного конца», как нельзя лучше отвечало необходимости сказать народу правду о войне. Недаром Лепип без всякого промедления пустил его в печать, и появилось оно за два дня до начала пресловутого наступления на фронте, объявленного Временным правительством. 45

За период с 5 апреля по 27 июня 1917 года, когда Ленин непосредственно работал в редакции, на страницах «Правды» появилось 79 поэтических произведений, в том числе «Красный май» Я. Бердникова. «Марсельеза социал-шовинистов» И. Логинова, «У станка» Аксень-Ачкасова (И. Садофьева), «Инвалид» и «В последний раз» А. Крайского, «Алое поле» и «Красное знамя» И. Ионова, «Холодные дни миновали...» и «Жуткие тени» Л. Котомки, наконец 15 стихотворений Демьяна Бедного («Петельки», «Под знамя "Правды"», «Корниловская», «Откуда гром», «Республиканцы» и др.). Многие сочинения принадлежали здесь не профессионалам, были присланы с фронта, с фабрики, из деревни; под ними подписи: Солдат Е. Андреев, Крестьянин М. Прыгунов, Подписчик № 1072 и т. п.

Любопытно, что Ленин, читая буржуазные газеты, органы других партий, и в них обращал внимание на поэтический материал. Так, в эсеровской газете «Земля и воля» он заметил стихотворный этюд «Из весенних настроений» некоего Ильи Ильина (выступавшего также и в меньшевистской печати). Ленин выписал из этого произведения четыре строки (т. 32, стр. 439):

Все как дети! День так розов! Ночи нет! Не будет сна! Будто не было морозов, Будто век царит весна!

Ленин собирался использовать эти строки в докладе об итогах ап рельской конференции РСДРП (б) на собрании Петроградской организации 8 мая 1917 года — использовать для характеристики тех благодушных настроений, того умиления и восторга, которые охватили буржуазную интеллигенцию после февраля 1917 года (в тезисах доклада перед этой выпиской читаем: «"Победа". Отсюда... хаос фраз, настроений. "упоений"» — т. 32, стр. 439).

В редакции «Правды» происходили очень частые, порою даже ежедневные встречи Ленина с Демьяном Бедным — постоянным сотрудником и ведущим поэтом газеты. Будучи связаны в прошлом перепиской, они впервые увиделись в тот вечер, когда Владимир Ильич пришел в дом на

<sup>44</sup> Цит. по: Поэзия в большевистских изданиях, стр. 455.

<sup>45</sup> Современный читатель может познакомиться с текстом этого стихотворения по кн.: Из искры — иламя. Сборник стихов. Изд. «Московский рабочий», [М.], 1956 стр. 33—35.

Мойке, где разместилась редакция «Правды». В свою личную адресную книжку, которую Ленин завел по приезде в Россию, он записал адрес и номера телефонов поэта, но обозначил его не литературным псевдонимом, а подлинным именем и фамилией (возможно, сделал это из конспиративных соображений, так как подлинное имя поэта было известно лишь очень узкому кругу людей): «Придворов Ефим Алексеевич: 6-ая Рождеств [енская], 11, кв. 12 (до 1/2 11) 21. 0. 12; служебный 121.59(на ура)».46

Запись указывает на то, что Ленин предусмотрел возможность разго-

воров и встреч с Демьяном Бедным во внередакционное время.

За творческой работой Д. Бедного он следил весьма внимательно и не упустил, между прочим, того, что несколько фельетонов в апрелемае 1917 года («Торгаши», «Новая комбинация», «Разгрузка») появились за подписью «Мужик Вредный». Цитируя в одной из своих статей смехотворную резолюцию о борьбе с разрухой, напечатанную в меньшевистско-эсеровских «Известиях», Ленин иронически восклицал: «...(ей-богу, это не из басни Мужика Вредного, а из «Известий» № 68 от 17 мая, страница 3, столбец 3-ий, § 4...)...» (т. 32, стр. 117).

К весне 1917 года относится и воспоминание В. Д. Бонч-Бруевича о том, как он знакомил Владимира Ильича с продукцией большевистского издательства «Жизнь и знание» и, между прочим, показывал недавно выпущенные брошюры со стихами и баснями Д. Бедного: «Мошна туга — всяк ей слуга», «Сытый голодного не разумеет», «Пирог да блин», «Всякому свое». «Владимир Ильич сейчас же схватил их и тут же стал внимательно просматривать. И, читая, все более и более смеялся. Смех его даже переходил в раскатистый хохот. Владимир Ильич смеялся и приговаривал: "Прекрасно! Как хорошо сказано! Метко! Очень хорошо!"».47

Однако «свобода печати», которую принесло свержение царской власти, оказалась кратковременной. В начале июля 1917 года Временное правительство перешло к политике открытой контрреволюции. Юнкера и казаки разгромили редакцию «Правды»; за большевиками охотилась контрразведка, партия вынуждена была уйти в подполье. Демьян Бедный продолжал писать на темы дня; он печатался в московской газете «Социал-демократ» и в возобновлявшейся под разными названиями «Правде». Ленин скрывался в Разливе, а затем в Гельсингфорсе и Выборге, но до него доходили стихи поэта и он откликался на них в своих статьях.

Владимир Ильич находился в Финляндии, когда газета «Социал-демократ» опубликовала (в номере от 25 августа 1917 года) хлесткий сатирический фельетон Д. Бедного «Либердан».

Кличка «Либердан», возникшая из соединения фамилий М. Либера и Ф. Дана и пародирующая название модного танца «лабердан» (почему стихотворение и сопровождено подзаголовком «Подхалимский танец»), так удачно выразила беспринципность меньшевистских деятелей, что стала обиходной в политической лексике предоктябрьских дней. Ленин в одной лишь статье «О героях подлога и об ошибках большевиков» употребил ее 7 раз (см.: т. 34, стр. 248—256). В других статьях Ленина, написанных осенью 1917 года, можно прочесть: «Господа Либерданы, Церетели и Черновы. . .» (т. 34, стр. 259); «Да, да, Плансоны — здесь, Либерданы — там» (т. 34, стр. 409); «Либо переход к Либерданам и *открытый* отказ от лозунга "вся власть Советам", либо восстание. Середины нет» (т. 34, стр. 403).48

<sup>47</sup> В. Бонч-Бруевич. Ленин о поэзии. В кн.: В. И. Ленин о литературе

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Ленинский сборпик, XXI. Партиздат, М., 1933, стр. 85.

и искусстве. Изд. «Художественная литература», М., 1967, стр. 702.

48 См. также статьы более поздних месяцев: «Плеханов о терроре» (т. 35, стр. 186), предисловие к сборнику «Против течения» (т. 36, стр. 124), «О "левом" ребячестве и о мелкобуржуазности» (т. 36, стр. 308), «Пролетарская революция и повысат Каукский» (т. 37 стр. 287) ренегат Каутский» (т. 37, стр. 287).

Другое стихотворение Д. Бедного — подпись к карикатуре «Страдания следователя по корниловскому (только ли?) делу» — появилось в газете «Рабочий путь» (одно из названий «Правды») также в период, когда Ленин находился в подполье. Речь шла об обещании Временного правительства предать суду генерала Корнилова, поднявшего мятеж против революции. «То корнилится, то мне керится...» — стонет в изнеможении следователь, лавируя между Корниловым и Керенским, который, разумеется, и не думал карать мятежного генерала.

Ленин использовал эти слова почти тотчас по получении газеты; он применил их для характеристики режима буржуазной диктатуры, установленного Временным правительством. «... Это и есть, — писал Ленип в статье «Удержат ли большевики государственную власть?» — кадетски-корниловски-"керенская" государственность, от которой рабочему народу в России "корнилится и керится" вот уже больше полугода» (т. 34, стр. 306).

В преддверии Октября, будучи занят подготовкой вооруженного восстания, Ленин по-прежнему использовал поэтические произведения как средство политической борьбы. Но его забота о поэтах, о молодой поросли пролетарской литературы, о пропаганде поэтической классики, об освещении вопросов поэзии в печати имела в виду более широкие, общенародные и общегосударственные задачи. Со всей яркостью и полнотой это проявилось после Великого Октября.



## «СЛОВО О ПОЛКУ ИГОРЕВЕ» И ЭСТЕТИЧЕСКИЕ ПРЕДСТАВЛЕНИЯ ЕГО ВРЕМЕНИ

Как это ни странно, «Слово о полку Игореве» меньше всего изучалось как явление культуры своего времени— в связи с тогдашними эстетическими представлениями, с представлениями средневековья о мире и обществе, этическими понятиями и пр. Обычно оно изучалось обособленно— так, будто бы наши представления о красоте, о добре и зле, о пространстве и времени, об истории и прочем не меняются и не менялись.

Ни один памятник в исследованиях ученых не находится в такой изоляции от своего времени, как «Слово о полку Игореве». Исключение составляют лишь работы языковедов. Последние изучали язык «Слова» как язык XII века, сопоставляли его с языком других памятников той же эпохи. Не случайно поэтому именно эти работы больше всего убеждают в том, что перед нами памятник домонгольского периода.

В данной статье я остановлюсь главным образом на эстетических представлениях XI—XIII веков и на том, как эти эстетические представления соотносятся с эстетической системой «Слова о полку Игореве».

XI—XIII века в истории культуры Древней Руси принадлежат так называемому стилю монументального историзма. Стиль монументального историзма характеризуется прежде всего стремлением рассматривать предмет изображения с больших дистанций: пространственных, временных, иерархических. Это стиль, в пределах которого все наиболее значимое и красивое представляется большим, монументальным, величественным. Стремясь видеть окружающее в рамках представлений этого стиля, летописцы, авторы житий, церковных слов смотрят на мир как бы с большой высоты или с большого удаления, в дистанциях времени или пространства. В этот период развито «ландшафтное зрение», стремление подчеркивать огромность расстояний, сопрягать в изложении различные удаленные друг от друга географические пупкты.

Эстетически ценно и значительно только то, что может быть представлено большим и мощным и что может быть воспринято с огромных расстояний. Вот почему в летописях действие перебрасывается из одного географического пункта в другой, находящийся в другом конце Русской земли. Рассказ о событии в Новгороде сменяется рассказом о событии во Владимире или в Киеве, далее упоминается событие в Смоленске или Галиче и т. п.

Такая особенность летописного повествовапия создается не только потому, что в летописи обычно соединяются разпые по своему географическому происхождению источники. Особенность эта соответствовала самому духу исторического повествования. Она захватывала читателя, увлекала ощущением «пространства истории».

В том, что такого рода «ландшафтное зрепие» при изображении исторических событий было эстетической реальностью, а не случай-lib.pushkinskijdom.ru

ным следствием соединения различных летописных источников — киевских, новгородских, ростовских, владимирских и т. д., убеждает «Поучение» Владимира Мономаха. В своей автобиографии Мономах ведет повествование так же, как в летописи: соединяет в едином изложении различные географические пункты. Свою жизнь Мономах воспринимает в крайних географических пределах, до которых он доходил в своих походах, охотах и переездах. Он доходил до Чешского леса на западе, до Волги на востоке, углублялся в половецкую степь на юге, за Сулу, за Хорол, к Дону. Значительность своей жизни он подчеркивает дальностью своих походов, многочисленностью переездов. Он упоминает множество географических пунктов, где он бывал или до которых доходил в походах, и именно этим он измеряет свой «труд», дело своей жизни.

Опепивая княжение умершего князя, летописец пишет: «а се княже седение: мир держа с околнымы сторонами, с Ляхы и с Немци, с Литвою, одержа землю свою величеством олны по Тотары, а семо по Ляхы, по Литву» (Ипатьевская лет., под 1289 годом).

Автор «Слова о погибели Русской земли» говорит о ее былом благополучии опять-таки с высоты огромных дистанций: «Отселе до Угоръ, и до Ляховъ, до Чаховъ, от Чаховъ до Ятвязи и от Ятвязи до Литвы, до Немець, от Немець до Корвлы, от Корвлы до Устьюга, гдв тамо бяху Тоймици погании, и за Дышючим морем, от моря до Болгарь, от Болгарь до Буртасъ, от Буртасъ до Чермисъ, от Чермисъ до Моръдви, — то все покорено было богом крестияньскому языку поганьскым страны...» В сущности, все «Слово о погибели...» написано как бы с высот этого «ландшафтного зрения».

Приступая к проповеди, или к житию святого, или к историческому сочинению, авторы как бы испытывали необходимость окинуть взором всю землю. Так начинает Кирилл Туровский свое «Слово о расслабленном»: «Неизмерьна небесная высота, ни испытана преисподняя глубина». Так начинается и «Чтение» о Борисе и Глебе. Сама «Повесть временных лет» также начинается с описания самых общих судеб вселенной и дает превосходную по своей наглядности картину Русской земли. Напомню также и знаменитое начало былины о Соловье Будимировиче, сохраняющее это же ощущение пространства.

> Высота ли, высота поднебесная, Глубота, глубота акиян-море, Широко раздолье по всей земли, Глубоки омоты днепровския.

Сознание громадности мира было не только в искусстве, но и в обыденной жизни. Не случайно князья призывали в свидетели своей правоты всю «подънебесную» (Ипатьевская лет., под 1288 годом).

То же «ландшафтное зрение» в широкой степени сказывается п в «Слове о полку Игореве». Помимо того, что повествование пепрерывно переходит в «Слове» из одного географического пункта в другой. автор «Слова» все время охватывает многие географические пункты своими призывами, обращениями. «Золотое слово» Святослава Киевского обходит всю Русскую землю по окружности — ее самые крайние точки. Див кличет на вершине дерева, велит послушать земле певедомой, Волге, и Поморию, и Посулию, и Сурожу, и Корсуню, и Тмутараканскому болвану на Черном море. Ярославна плачет на самой вы

Изд. АН СССР, М.—Л., 1958, стр. 9 (серия «Литературные памятники»).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> И. П. Еремии. Литературное наследие Кирилла Туровского. «Труды Отдела» древнерусской литературы» (далее: ТОДРЛ), т. XV, 1958, стр. 331.

2 Древне российские стихотворения, собранные Киршею Даниловым.

сокой точке Путивля— на крепостной стене, над заливными лугами Сейма, обращаясь к солнцу, ветру, Днепру. Девицы поют на Дунае, их голоса вьются через море до Киева. Каждое действие воспринимается как бы с огромной высоты. Благодаря этому битва Игоря с половцами приобретает всесветные размеры: черные тучи, символизирующие врагов Руси, идут от самого моря, хотят прикрыть четыре солнца. Дождь идет стрелами с Дона великого. Ветры веют стрелами с моря. Битва как бы наполняет собою всю степь.

Многие отвлеченные понятия воспринимались в эпоху монументального историзма в пространственном, ландшафтно-географическом аспекте. Это прежде всего касается такого важного феодального понятия, как слава. Слава того или иного князя имела прежде всего пространственное распространение. Она измерялась географическими пределами. Она могла достигать границ Русской земли или переходить за них,

захватывая окружающие народы.

«Преставися благоверный и великый князь Русскый Володимер сын благоверна отца Всеволода, украшеный добрыми нравы, прослувый в победах, его имене трепетаху все страны и по всем землям изиде слух его» (о Владимире Мономахе; Лаврентьевская лет., под 1125 годом; ср. Ипатьевскую лет., под 1126 годом: «его же слух произиде по всим странам»). Аналогичные характеристики всесветной славы дают летописи сыну Мономаха — Мстиславу, его внуку — Юрию Долгорукому. Эта «эстетика дистанций» сказывается во всех случаях, когда говорится о славе и чести. Изяслав обращается к своей дружине: «братья и дружино! Бог всегда Рускы земле и Руских сынов в бещестьи не положил есть; на всих местех честь свою взимали суть. Ныне же, братье, ревнуимы тому вси, у сих землях и перед чюжими языкы дай ны бог честь свою взяти» (Ипатьевская лет., под 1152 годом).

«Слово о полку Игореве» постоянно говорит о славе, и именно в этих широчайших географических размерах. От войска Романа и Мстислава дрогнула земля и многие страны — Хинова, Литва, Ятвяги, Деремела, и половцы — копья свои повергли и головы свои склонили под те мечи булатные. Князю Святославу Киевскому поют славу немцы

и венецианцы, греки и моравы.

Пространственные формы приобретают в «Слове» и такие понятия, как «тоска», «печаль», «грозы»: они текут по Русской земле, воспринимаются в крупных географических пределах почти как нечто материальное и ландшафтное. То же мы видим и в летописи, где печаль может охватывать города и княжества.

Летопись говорит, что после поражения на Калке «бысть плачь и туга в Руси и по всей земли, слышавшим сию беду» (Лаврентьевская лет., под 1223 годом). «и бысть вопль и въздыхание, и печаль по всем градом и по волостем» (Суздальская лет. по Академ. списку, под тем же годом). При нашествии татар в 1239 году — «тогды же бе пополох зол по всеи земли и сами не ведяху и где хто бежить» (Лаврентьевская лет., под 1239 годом).

«Лютое томление бесурменьское», тоска, печаль всегда изображаются «в ширину», они распространяются «по всей земле» или перечисляются города и княжества. Они подчиняются пространственному восприятию. Ср. в «Слове»: «чръна земля... тугою взыдоша по Русской земли», «въстала обида въ силахъ Дажьбожа внука», «Жля поскочи по Руской земли», «а въстона бо, братие, Киевъ тугою, а Черниговъ напастьми», «тоска разлияся по Руской земли, печаль жирна тече средь земли Рускыи», «уныша бо градомъ забралы, а веселие пониче». И т. д.

Представления летописи, «Слова о полку Игореве» и других древнерусских произведений XI—XIII веков о печали, тоске, туге или ве-

селии как о неких пространственных явлениях сами по себе глубоко архаичны. Они ведут свое начало еще от того времени, когда личность человека слабо отделялась от окружающего мира. Печаль, горе, веселие представлялись человеку охватывающими не только его, но и окружающий мир. Они казались существующими, как бы разлитыми в природе.

Но в период перехода к личностному сознанию стало обычным или даже обязательным обращаться в плаче к окружающей природе— горам, рекам, удолиям— с просьбой принять участие в горе, плаче совместно с человеком. «Горы и холмы возвеселитеся со мной», «солнце, горы, холмы и красные дерева плодовитые плачите со мною». В «Повести о разорении Рязани Батыем» (вторая половина XIII— первая XIV века) в плаче князя Ингваря Ингоревича говорится: «О земля, о земля, о дубравы поплачите со мною!» Эти обращения— знак того, что печаль и веселие стали отделяться от человека, но еще не порвали с природой своей традиционной связи.

Монументализм XI—XIII веков имеет одну резко своеобразную особенность, отличающую его от наших представлений о всем мону-

ментальном.

Мы привыкли под монументальностью понимать не только все большое, но и инертное, тяжелое, неподвижное, устойчивое. Однако монументализм домонгольской Руси был связан с прямо противоположным: с быстротой передвижения в больших географических пространствах.

Монументализм домонгольской Руси, ее искусства, ее представлений о прекрасном — это прежде всего сила, а сила выражается не только в массе, но и в движении этой массы. Поэтому монументализм этот особый — динамический. В широких географических пространствах герои произведений и их войско быстро передвигаются, совершают далекие переходы и сражаются вдали от родных мест. Даже оставаясь неподвижными, в церемониальных положениях, князья как бы управляют движением, происходящим вокруг них.

Летопись повествует о походах, битвах, переездах из одного княжества в другое. Все события русской истории происходят как бы в движении. Мономах пишет в своей автобиографии о том, что он «нестижды», т. е. более ста раз, ездил из Чернигова в Киев, и ставит себе в заслугу быстроту своих передвижений (он гнался за Олегом «о двою коню»).

Тот же динамический монументализм характерен и для зодчества этого времени. Это зодчество для человека, находящегося в пути. Церкви ставятся как маяки на реках и дорогах, чтобы служить ориентирами в необъятных просторах его родины. Архитектурные сооружения — это попытки освоить огромные пространства, подчинить себе окружающий ландшафт. 4

Так же точно смотрели на пространство и в быту. Победа над врагом — это обретение пространства. Повествуя о победах половцев, ле-

3 Д. С. Лихачев. Повести о Николае Заразском (тексты). ТОДРЛ, т. VII,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Отметить храмом крутой берег рекп на изгибе и тем дать как бы маяк для едущих по реке (храм Покрова на Нерли); отметить храмом пизкий берег озера при выходе из него рекп и тем дать возможность корабельщикам пайти этот выход (Георгиевский собор Юрьева монастыря в Новгороде); отметить храмом многочисленные пригорки в равнинной земле, сделать храмы заметными в любую погоду с помощью златого верха; подчинить патрональной святыне окружающую городскую застройку — все это главные задачи зодчих. И далеко не безразлично зодчим, как их постройки будут восприниматься в движении, при приближении к ним. Облик храма должен оставаться неизменным на любом расстоянии и легко узнаваться издали.

тописец пишет: «а сим поганым и ругателем на семь свете приимшим веселье и просторонство» (Лаврентьевская лет., под 1096 годом). Побеждая, враги прежде всего распространяются по завоеванной земле: «Татарове же россунушася по земли» (Лаврентьевская летопись, под 1252 годом).

Напротив того, поражение или пленение — это прежде всего потеря пространства. Пленение — это разлука: разлучаются односельчане, разлучаются братья, плененные разводятся в разные стороны. «Повесть временных лет» рассказывает под 1093 годом, как половцы разделили пленников между собой и как, ведомые в плен, они со слезами отвечали друг другу: «Аз бех сего города», а другие — «Яз сея вси» (т. е. села). Под 1146 годом летопись рассказывает, как потерпевшие поражение «разлучишася друг от друга» (Ипатьевская лет.). Под 1262 годом говорится, что татары «дши (души) крестьянскыя раздно ведоша» (Лаврентьевская лет.).

Так же точно разлучаются в летописи и в «Слове» Игорь и Всеволод: «ту ся брата разлучиста на брезъ быстрой Каялы» («Слово»); в летописи они «разведени быша» и тоже разлучились. Характерно, что, каясь в плену, Игорь так говорит о последствиях своих междоусобных войн: «тогда бо не мало зло подъяша безвиньнии хрестьани, отлучаеми отець от рожений своих, брат от брата, друг от друга своего, и

жены от подружий своих» (Ипатьевская лет., под 1185 годом).

Если для нового времени с его личностным сознанием пленение это прежде всего потеря свободы, то для коллективистского сознания XI—XIII веков пленение это прежде всего разлука: разлука и одновременно потеря родины, увод в плен с общей родной земли.

Пространство находится в общем владении. Поэтому поражение — это потеря пространства, связанная с разлукой, а победа — обретение пространства, связанное с единением. Отсюда ясно, что призыв автора «Слова» к единению князей особенно выразительно для своего времени сочетается с призывом к походу на половцев.

Но вернемся к представлениям о быстроте передвижения в гео-

графическом пространстве.

Быстрота передвижения— это символ власти над пространством, в котором князь передвигается. Быстрота похода— символ овладения

пространством.

Могущество Романа Галицкого описывается в летописи прежде всего в образах движения: «устремил бо ся бяше на поганыя яко и лев, сердит же бысть яко и рысь, и губяше яко и коркодил, и прехожаше землю их яко и орел, храбор бо бе яко и тур» (Ипатьевская лет., под 1201 годом).

Тот же динампческий мопументализм очень характерен и для «Слова о полку Игореве». Действующие лица переносятся в нем с большой быстротой: постоянно в походе Игорь, парадируют в быстрой езде «кмети» — куряне, в быстрых переездах — Олег Горпславич и Всеслав Полоцкий, Всеслав, оберпувшись волком, достигает за одну ночь Тмутаракани, слышит в Киеве колокольпый звон из Полоцка. И т. д.

Неподвижен великий князь Святослав Киевский, но его «золотое слово» обращено с Киева «на горах», где оп сидит, ко всем русским князьям. Движется не он, но зато движется все вокруг пего. Он господ-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Под общим владением в крестьянском быту я понимаю общиное землевладение, в княжеском — общее владение Русской землей единым княжеским родом, восходящим к единому прадеду — Рюрику. Именно это сознание делало возможным передвижение князей из княжества в княжество путем «лествичного восхождения». Князь поэтому одновременно и связан со своим княжеством, и не связан с ним, переходя путем паследования с менее важного стола на более важный как «совладелец» Русской земли.

ствует над движением русских князей, управляет движением. То же и Ярослав Осмомысл: он высоко сидит в Галиче на своем златокованном столе, но его железные полки подпирают горы угорские, он мечет бремены чрез облаки, рядит суды на Дунае, грозы его по землям текут и он отворяет врата Киеву.

В таком же церемониальном положении изображен и Всеволод Суздальский, готовый вычерпать шлемами Дон, расплескать веслами Волгу, полететь к Киеву. Великий князь церемониально неподвижен, но он среди движения.

Эти перемониальные положения князей — типичная черта монументально-исторического стиля XI—XIII веков. Церемониальность — одна из черт монументальности. Образ князя, высоко сидящего на престоле, подчеркивает еще одну дистанцию — дистанцию феодально-иерархическую между ним и остальными князьями.

Поэтизация средствами установления дистанций способна объяснить, почему автор «Слова» так героизирует в сущности слабого киевского князя Святослава. Важно, что он князь киевский, глава всех русских князей. Это возвышает его над всеми остальными князьями, делает его старым, мудрым и сильным. Он предстает перед читателями высоко «па горах» и высоко по своему феодальному положению, в ореоле иерархической да́ли.

Еще одна дистанция чрезвычайно характерна для стиля монументального историзма: это дистанция во времени, дистанция историческая.

Там, где в искусстве динамизм, там обычно вступает в силу и историческая тема, появляется обостренный интерес к истории. Движение в пространстве тесно связано законами стиля с движением во времени.

Огромный интерес к истории пронизывал собой изобразительное искусство и литературу XI—XIII веков. Религиозная живопись была по преимуществу религиозно-исторической. Новозаветные и ветхозаветные события и персонажи, события и персонажи церковной истории— основные сюжеты стенных росписей и икон. В литературе также главные темы распределяются вокруг священной, всемирной и русской истории. О преобладании исторических интересов в литературе свидетельствует и широкое развитие в древней Руси летописания с таким великолепным произведением во главе, как «Повесть временных лет».

Но преобладание истории в стиле монументального историзма не только сюжетное и тематическое. Для того чтобы объект литературы стал в XI—XIII веках поэтическим, был поэтически возвышен — для этого нужна была не только пространственная и иерархическая дистанция, но и историческая.

Событие п действующее лицо, представленное в ореоле истории, приобретало особенную внушительность. Это наиболее отчетливо видно во всех случаях изображения в литературе поражений русских. В рассказе о взятии Владимира татарами в 1237 году в Лаврентьевской летописи мы читаем: «створися велико зло в Суждальской земли, яко же зло не было ни от крещенья, яко ж бысть ныне». В описании взятия Киева Рюриком и ольговичами в той же летописи под 1203 годом говорится: «и створися велико зло в Русстей земли, якого же зла не было от крещенья над Киевом. Напасти были и взятья, не яко же ныне зло се сстася». О битве на Калке говорится: «и бысть победа на вси князи рустии, ака же не бывала от начала Русьской земли пикогда же» (Суздальская лет. по Академ. списку, под 1223 годом).

Почти в тех же выражениях говорится о битве Игоря и в «Слове»: «То было в ты рати, и въ ты плъкы, а сицей рати не слышано!»

Мы можем довольно четко установить в «Слове» ту «временную дистанцию», которая требуется его автору, чтобы опоэтизировать современность: это приблизительно один век или чуть меньше.

Для того чтобы опоэтизировать события, современные автору «Слова», он привлекает русскую историю только XI века. События XII века для этой цели не годятся, и они для этой цели нигде им не привлекаются. В самом деле, свои поэтические сопоставления автор «Слова о полку Игореве» делает с историей Олега Святославича и Всеслава Полоцкого, с битвой Бориса Вячеславича на Нежатиной Ниве, с гибелью в реке Стугне юноши князя Ростислава, с поединком Мстислава Тмутороканского и Редеди. Это все события XI века. Автор «Слова» вспоминает певца Бояна — также XI века. История XII века, предшествующая походу Игоря, как бы отсутствует в «Слове» — эстетически она не нужна.

В «Слове о полку Игореве» остро ощущается воздух русской истории. Конечно, представления об истории были представлениями своего времени, и измерения этого исторического времени были не столько летописными, сколько эпическими. «Слово о полку Игореве» не пазывает точных дат тех или иных событий, что было обязательным для летописи, зато постоянно говорит о «дедах» и дедовской славе. Такое определение времени также часто встречается в летописях.

Отцы и главным образом деды также очень часто упоминаются в проповедях, поучениях, житиях и летописях — особенно тогда, когда автор хотел выразить свое эмоциональное отношение к их потомкам, или тогда, когда он хотел сравнить деяния их потомков с деяниями отцов и дедов. Деды и прадеды — это всегда некоторое мерило добродетелей и «славы» и внуков и правнуков.

Митрополит Иларион в «Слове о законе и благодати», восхваляя Ярослава Мудрого, обращается к его предкам — славит его отца, деда и прадедов. Он говорит о его предках, «иже славятся ныне и слывут». Владимир Мономах вспоминает в «Поучении» о том, что было «прп умных дедех наших, при добрых и при блаженых отцих наших».

Пример отцов и дедов, обычаи отцов и дедов, их наследие, слава отцов и дедов и, наконец, полуязыческая молитва «дедняя и отняя» постоянно упоминаются в летописи, особенно в критические моменты судьбы их потомков.<sup>6</sup>

«Слово о полку Игореве» буквально наполнепо проявлениями этого культа предков — дедов и прадедов через головы отцов. Это и понятно, если принять во внимание характерную для этого времени «эстетику дистанций», требовавшую промежутка времени большего, чем его давало обращение к отцам и их славе.

В «Слове» постоянно говорится о дедах и внуках, о славе дедов и прадедов, об «Ольговом гнезде» (Олег — дед Игоря). Сам автор «Слова» — внук Бояна, ветры — «Стрибожи внуци», русское войско — «силы Дажьбожа внука», Ярослав Черниговский с подвластными ему войсками ковуев звонят в «прадъднюю славу», Изяслав Василькович притрепал славу деду своему Всеславу Полоцкому, внуки последпего призываются понизить свои стяги — признать себя побежденными в междоусобных бранях, и т. д., и т. п.

Не случайно поэтому и сами русские называются в «Слове» «русичами», что вызывало иногда недоумение исследователей. Однако форма эта — «русичи» — характерна для племенных названий, подчеркивающих происхождение от легендарного предка: «радимичи» — потомки легендарного Радима, «вятичи» — потомки легендарного Вятки. В назва-

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> О культе предков в княжеской среде XI—XIII веков см. превосходное исследование В. Л. Комаровича «Культ рода и земли в княжеской среде XI—XIII вв » (ТОДРЛ, т. XVI, 1960).

нии же «русичи» подчеркивается просто, что они «одного деда внуки», а дедом их назван Дажьбог. И в этом проявляется времениая эстетизация, столь типичная для «Слова».

Мне кажется, что столь обильные в «Слове» языческие представления служат в нем для той же «временной эстетизации». Ведь язычество — это верования дедов и прадедов, и уже по тому одному автор «Слова» должен был считать их эстетически ценными, поэтическими.

Автор «Слова» отнюдь не язычник. Языческие верования для пего — категория эстетическая. Он не мог верить, что дерево действительно преклонилось от горя, что Всеслав и Гзак оборачиваются волками, что див ввергнулся на землю (ведь в той же фразе говорится о том, что хула снеслась на хвалу, треснула нужда на волю: «Уже снесеся хула на хвалу; уже тресну нужда на волю; уже връжеся дивь па землю»).

Явно воображаемый характер носит разговор Игоря с Донцом п

многое другое.

Смею утверждать, что в «Слове» нет язычества как верования во обще, как нет подлинной веры в античное язычество в его эстетическом использовании в искусстве и литературе ренессансного и послеренессансного времени.

Стиль монументального историзма, властно подчинивший себе по только изобразительное искусство, зодчество и литературу в XI—XIII веках, но и все вообще эстетические представления, игравшие серьезную роль в феодальном быте, не ограничивался, само собой разумеется, только принципом эстетизации дистанций— пространственных, временных (исторических) и иерархических.

Историчность монументального стиля соединяется в нем со стремлением утвердить вечность. Вечность не противоречит движению. Это не неподвижность. Библейские события — историчны и вечны одновременно. Христианские праздники существуют в данный момент свящепной истории и одновременно существуют в вечности. История и вечность составляют в средневековье некое диалектическое единство. В отношении эстетическом это единство осуществляется через церемониальность. Средневековая церемониальность и этикетность — это попытка эстетически утвердить вечное значение происходящего и заявить о значительности события.

Поэтому одной из существеннейших сторон монументально-исторического стиля была именно церемониальность, я бы даже сказал демонстративная церемониальность, хотя церемониальность всегда в той или иной мере рассчитана на демонстрацию и поэтому демонстративна по своей сути.

Церемониальность находилась в прямом соответствии с монументальностью литературы. Она требовала репрезентативности, торжественности, крупных форм, рассчитанных на коллективного зрителя, читателя и слушателя. Она требовала не столько изображения действительности, сколько ее оформления, подчинения жизненных явлений торжественным и идеализированным формам.

Литература XI—XIII веков была церемониальна по формам своего применения, по художественным средствам, к которым она прибегала. по темам, которые она для себя избирала.

В чисто эстетическом плане главный жапр литературы этого пс риода — ораторский. Ораторское выступление было в этот перпод частью церемониала — церковного и светского. Частью церковного церемониала были жития святых и сочинения гимнографические. Летописи не предназначались для церемониала, но они в известной мере были церемопи-

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Попятие «главный» — отпосительно. В общественном аспекте «главными» следует признать исторические жанры: летописи и исторические повести.

альным освещением событий, отбором событий для увековечения их, который также представлял собой известный церемониал. В народном творчестве церемониальное значение имели славы и плачи. Одни предназначались для встреч князей, для их прославления при вокняжении, другие — для похорон и воспоминаний.

Литература и фольклор, таким образом, входили в церемониалы и

вместе с тем церемониально оформляли изображаемое.

Не случайно в «Слове» так часто говорится о таких церемониальных формах народного творчества, как слава и плач. Боян поет славу старому Ярославу и храброму Мстиславу, он свивает славы «оба полы сего времени» и исполняет славу «княземъ» на своем струнном музыкальном инструменте.

Славу поют иноземцы (немцы, венецианцы, греки и морава) великому Святославу. В «Слове» говорится о плаче русских жен, о пении славы де-

видами на Дунае, приводится плач Ярославны.

Описан или упомянут в «Слове» целый ряд церемониальных положений: обращение Игоря к войску, звон славы в Киеве: «звенить слава въ Кыевъ..., стоять стязи в Путивлъ». Как на параде, с оружием на изготовку проносятся в «Слове» «свъдоми къмети» — куряне. Игорь вступает в золотое стремя — момент также церемониальный. После первой победы Игорю подносят черленый стяг, белую хоругвь, черленую чолку, серебряное стружие. В церемониальном положении изображен «на борони» Яр Тур Всеволод. О пленении Игоря сообщено как о церемониальном пересаживании из золотого княжеского седла в седло кощеево. В церемониальных положениях изображены в «Слове» Всеволод Суздальский, Ярослав Осмомысл на своем златокованном столе высоко в Галиче, а также окруженный на горах киевских боярами, подающими ему советы, Святослав Киевский.

Своеобразно церемониальное положение Всеслава Полоцкого — он добывает себе Киев — «девицу любу», скакнув на коне и дотронувшись стружием до золотого киевского стола, что напоминает сватовство к невесте в русской сказке (Иванушка скачет на коне и успевает снять кольцо с руки у царевны, сидящей высоко в тереме).

Церемониален плач Ярославны. Она плачет открыто, при всех, на самом высоком месте своего Путивля— на городских забралах, откуда открывается простор Посеймья.

. Наконец. завершается «Слово» великолепной церемонией въезда Игоря в Киев и пением ему славы в разных концах Русской земли.

При определении жанра «Слова» следует учитывать его церемониальность. Древняя русская литература, особенно в этот период, не знала произведений, предназначенных только для одиночного читателя. Несомненно, что и «Слово» должно было для чего-то предназначаться: не исключена возможность, что это было ораторское произведение, предназначенное для какого-то светского случая, как это думал И. П. Еремин, но вероятнее, что это был плач и слава (такое объединение жанров вполне допустимо, например в «Слове о погибели Русской земли»). Пока для окончательного решения вопроса о жанре «Слова» материала еще мало. А приводимые И. П. Ереминым признаки ораторского жанра в «Слове» в распространены во многих произведениях этого периода, и не принадлежащих к ораторскому жанру. Ораторские приемы встречаются в летописях и житиях, в «хождениях» и исторических повестях (особенно повестях о княжеских преступлениях).

Монументальность и церемониальность всегда связаны с традиционностью. Церемониальность традиционна по самой своей сути. Чем

 $<sup>^8</sup>$  И. П Еремпн Литература древней Руси (этюды и характеристики) Изд «Наука», М — Л , 1966, стр 144—163

дальше вглубь времени уходят обряд или церемония, тем они торжественнее. Поэтому церемониальные одежды всегда старинпые, а церемониальные формы держатся десятилетиями и веками.

Монументальность, особенно монументальность историческая, должна быть поэтому традиционна. Все три особенности (монументальность,

историчность, традиционность) поддерживают друг друга.

К сожалению, у нас очень мало данных, чтобы судить о том, насколько традиционны многие формы в том жанре, в котором было создано «Слово о полку Игореве». Однако эти данные все же отчасти есть.

С одной стороны, мы встречаемся с образами, метафорами, оборотами «Слова о полку Игореве» в русской, украинской и белорусской народной поэзии нового времени, а это само по себе свидетельствует о том, что все они были — не только в народной поэзии, но и в самом «Слове» — глубоко традиционными.

С другой стороны, поэтические образы в «Слове» тесно связаны с образами, лежащими в основе политической (феодальной) и военной терминологии его времени, и это опять-таки говорит об их традиционности. Образы не придумывались, не изобретались автором «Слова» — они брались из жизни или стали традиционными в литературе, но также, в свою очередь, восходили к феодальной и военной терминологии.

В свое время я уже писал о терминологическом происхождении таких образов «Слова», как: «итти дождю стрѣлами», «вонзить свои мечи вережени» (прекратить военные действия), «понизить стязи свои» (сдаться), «всесть на свои бръзыя комони» (выступить в поход), «въступить в стремень» (выступить в поход), «высѣсть из сѣдла злата, а в сѣдло кощиево», «отворить ворота» (впустить врага в город или завладеть им), «не крѣсить» (в формуле отказа от мести), «въстала обида», «иссушить потокы и болота» (захватить землю по рекам) и некоторые другие.9

Монументализм XI—XII веков связан с целым рядом и других признаков и свойств.

Монументализму свойственна особая лаконичность и краткость. В произведениях монументального стиля обычно мало орнаментики, они требуют выразительности при немпогословии. Это касается, например, характеристик людей и населения той или иной местности. В летописи такая лаконичность и «геральдичность» в характеристиках постоянна. Владимирцы говорят о ростовцах: «то суть наши холопи каменьници» (Лаврентьевская лет., под 1175 годом). Об ольговичах и половцах говорится в летописи, что они «скори бяху на кровопролитье» (Ипатьевская лет., под 1151 годом), «переяславци же дерзи суще» (Лаврентьевская лет., под 1169 годом), «смоляне дерзи к боеви» (Суздальская лет. по Академ. списку, под 1216 годом) п т. д.

То же самое видим мы и в «Слове». Вспомпите «свѣдомых кметей» — куряп, ольгово храброе гнездо, храбрые полки Игоря, железные полки Ярослава Осмомысла и пр.

Особую роль в церемопиальном, монументальном стиле литературы играли афоризмы, приписываемые обычно каким-то древним мудрецам или просто вкладываемые в чьи-то уста: «Яко инде глаголеть: "Скырт река злу игру сыгра гражапом" тако и Днестр злу игру сыгра Угром» (Ипатьевская лет., под 1229 годом), «Выйде Филя, древле прегордый, падеяся объяти землю, потребити море, со многими Угры, рекшю ему: "един камень много горпьцев избиваеть", а другое слово ему рекшю прегордо: "острый мечю, борзый копю — многая Руси"» (Ипатьевская лет,

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Д. С. Лихачев. Устиме пстоки художественной системы «Слова о полку Игореве». В кн: Слово о полку Игореве. Сборник исследований и статей под ред. В. П. Адриановой-Перетц. Изд. АН СССР, М.—Л., 1950.

<sup>3</sup> Русская литература, № 2, 1976 г. lib.pushkinskijdom.ru

под 1217 годом), «О, лесть зла есть! якоже Омир пишеть, да обличена же зла есть, кто в ней ходить, конець зол приметь; о злее зла зло есть» (Ипатьевская лет., под 1234 годом), «якоже премудрый хронограф списа: "якоже добродеянья в векы светяться"» (Ипатьевская лет., под 1257 годом). Ср. в «Слове»: «рекоста бо братъ брату: "Се мое, а то мое же"», «Рекъ Боянъ... "Тяжко ти головы кромъ плечю, зло ти тълу кроме головы"», «Тому въщей Боянъ и пръвое припъвку, смысленый, рече: "Ни хытру, ни горазду, ни птицю горазду суда божиа не минути"».

Одна из сторон церемониальности — истовая неторопливость и своеобразная полнота в перечислении всего того, что участвует в церемонии. Эта полнота преследует цели не столько информационные, сколько украшающие и напоминающие присутствующим о том, что входит в церемонию.

Церемония это некоторый процесс, некое длительное, разворачивающееся в пространстве и во времени действо — действо, которое может быть заранее известно не только церемониймейстеру, но и присутствующим. Особенно важны поэтому в церемонии последовательность в демонстрации неких равных и соподчиненных членов.

В летописи описывается татарское нашествие. Татары пришли на Рязань, требуя у рязанских князей «десятины во всем: в князех, и в людех, и в конех — десятое в белых, десятое в вороных, десятое в бурых, десятое в рыжих, десятое в пегих» (Суздальская лет. по Академ. списку, под 1237 годом).

То же самое и в «Слове». «Чрьленъ стяг, бѣла хорюговь, чрьлена чолка, сребрено стружие— храброму Святьславличю». Или: «див... велить послушати — земли незнаемѣ, Влъзѣ, и Поморию, и Посулию, и Сурожу, и Корсуню», «Орьтъмами, и япончицами, и кожухы начашя мосты мостити», «съ черниговьскими былями, съ могуты, и съ татраны, и съ шельбиры, и съ топчакы, и съ ревугы, и съ ольберы».

Разные формы перечислений в «Слове» нуждаются в специальном изучении, особенно в связи с проблемой ритмики «Слова». С точки же зрения стилистического требования полноты, столь характерного для монументально-исторического стиля, стоит сопоставить эти перечисления со стремлением в «золотом слове» Святослава обратиться ко всем русским князьям поименно. Если практически достаточно было бы просто призвать всех русских князей, как единое сообщество, не перечисляя каждого, выступить в объединенный поход против половцев, то чтобы придать обращениям церемониальность, необходима была именно их «полнота»: к каждому из князей лично. Князь киевский Святослав обращается к князьям, соблюдая феодальный этикет.

Весьма важно отметить, что перечисления в «Слове» падают на те объекты, которые требуют именно церемониальности: дань, добыча, народы и племена («черниговские были»: «съ могуты, и съ татраны, и съ шельбиры, и съ топчакы, и съ ревугы. и съ ольберы»), покоренные страны («Хинова, Литва, Ятвязи, Деремела»), народы, поющие славу Святославу («ту нъмцы и венедици, ту греци и морава»).

Церемониальное значение многих других моментов в «Слове» возможно, хотя и не всегда яспо. Приведу такой пример: обсуждение значения виденного Святославом сна в кругу своей дружины. Не лежал ли в этом обсуждении какой-то свойственный тому времени церемониально обставленный обряд? Об этом позволяет думать следующее обстоятельство. В «Легенде мантуанского епископа Гумпольта о святом Вячеславе (Вацлаве) Чешском» рассказывается о вещем сне Вячеслава Чешского, видевшего себя в кругу своей дружины. О церемопиальном характере обсуждения сна Святослава Киевского в боярской думе как будто бы свидетельствует и то обстоятельство, что сон свой Святослав видел «въ Киевъ на горахъ», т. е. в церемониальном положении. Это

почти «офипиальный» сон, требующий своего перемониального обсуждения в боярской думе.<sup>10</sup>

«Слово» откликается не только на эстетические представления в литературе и искусстве. Оно как бы включено в раму тех эстетических норм, которые существовали в самой жизни, в феодальном быте своего времени.

Новейшая поэзия не имеет особо выделенной категории явлений, которые представляли бы собою как бы особый резервуар эстетических ценностей. В принципе современный поэт может эстетически сублимировать любое жизненное явление. В современной нам литературе почти отсутствует деление явлений самих по себе на эстетические и антиэстетические. Эстетическим или антиэстетическим может быть только подход к явлениям жизни. Это закономерное следствие расширения сферы поэзии и уступки в ней первого места нюансам, обертопам, ассоциациям, позволившим вскрыть эстетические ценности в любом в любом понятии.

В средневековой литературе, напротив, первенствующее место занимает явление в своей основной сущности, его основная функция, его всесторонность и как бы всеобщность.

Поэтому в средние века выделены определенные категории жизнен ных явлений, которые признаются эстетически ценными и откуда по преимуществу черпается поэтическая образность.

Это одно из проявлений того монументализма, который характерен особенно для XI—XIII веков, но проявление это сохраняет свое значение и в последующее время, хотя и подвергается постоянной эрозии, совершенно сменившей почву поэзии в новое время.

Иерархическое устройство общества отразилось в установленной в нем перархии эстетических ценпостей. В литературе эстетически ценно прежде всего все то, что связано с высшим светским слоем феодального общества. Именно светским, а не церковным. Это может показаться странным, но этому есть свои основания: внешнее и далеко не последовательное отрицание «земной» красоты черным духовенством.

К этому мы еще вернемся. Сейчас же обратим внимание вот на что. Два княжеских дела считались в это период наиважнейшими: война п охота. Именно о своих «путях» (т. е. походах) и «ловах» (т. е. охотах) рассказывает в своем «Поучепии» Владимир Мономах. Те же два княжеских дела как наиважнейшие подчеркиваются в летописи.

Красиво оружие воина, красиво все, что связано с боевым конем, красива княжеская охота — особенпо соколиная. И даже тогда, когда нужно подчеркнуть величие дела церковного подвижника, он сравнивается с воином, его дело объявляется воинским делом и сам он — «воин Христов».

«Красота воину оружие и кораблю ветрила», — говорится в «Слове некоего калугера о чь [тении] [к] ниг», 11 включенном в Изборник 1076 года (л. 2 об.). В том же Изборнике 1076 года с оружием сравнивается молитва («велико оружие молитва», л. 229), с оружием же сравнивается человеческое тело: «оружье бо наше есть тело, а дуща храбъръ» («храбъръ» — богатырь, л. 240).

Образ воина, подобпо Всеволоду Буй Туру «стоящего на борони», это также по-своему эстетически канонизированное представление о красоте. И опять-таки оно находит себе подтверждение в том же Изборинке 1076 года: «любить князь воина стояштя и борющагося с врагы» (л. 216).

вина, В. Г. Демьянов, Г. Ф. Нефедов. Изд. «Наука», М., 1965, стр. 151.

<sup>10</sup> Подробнее об этом в моси статье «Еще раз о "Сне Святослава" в , Слове о полку Игореве"» (в кн.: Сравнительное изучение литератур. Сборник статеи к 80-летию академика М. П. Алексеева. Изд. «Наука», Л., 1976).

11 Изборник 1076 года. Издание подготовили В. С. Гольшенко, В. Ф. Дубро-

Все вышеприведенные цитаты взяты из статей сугубо церковного содержания, но эстетическим идеалом для каждого из монахов остается все же светский идеал воипа, именно образ воина стоит впереди церковного подвижника.

О красоте оружия воинов неоднократно пишет и летопись, редко отвлекающаяся от строго деловитого изложения и аскетически обнаженная от всякой образности: «блистахуся щити и оружници подобни солнцю» (Ипатьевская лет., под 1231 годом), «велику же полку бывшю его (Даниила Галицкого, — Д. Л.), устроен бо бе храбрыми людми и светлым оружьем» (там же). Красоту оружия отмечает обычно и Хронограф: «якоже въставще слице на златыа щиты и на оружиа, блистахуся горы от них».12

Феодосий Печерский говорит в своем Поучении о терпении и милостыни: «...воину Христову лепо ли есть ленитися? Да или то опи за тщую славу и изгыбающую не помнять ни жены, ни детей, пи имениа. Да что мню имение, еже есть хуже всего, но и главы своея ни в что же помнять, дабы им не посрамленым быти». 13

О способности воина забыть о своих ранах в бою пишет и летопись. Даниил Галицкий в битве на Калке «младеньства ради и буести, не чюаше раны бывши на телеси его» (Суздальская лет. по Академ. списку, под 1223 годом). Князья Мстислав Мстиславич и «Володимер» Рюрикович, «укрепляя» своих новгородцев и смольнян, говорили им: «забудем, брате, домов, жен и дети» (там же, под 1216 годом). Радость, заставляющая воина забыть в пылу битвы или после нее о своих ранах, неоднократно описывается в летописи и в других случаях. Ипатьевская летопись рассказывает о Ромапе Брянском под 1264 годом, что когда он отдавал «милую свою дочерь, именемь Олгу, за Володимера князя, сына Василькова», он на радостях забыл о своих ранах: «И в то веремя рать приде Литовьская на Романа; он же бися с ними и победи я, сам же ранен бысть и не мало бо показа мужьство свое, и приеха во Брянескь с победою и честью великою, и не мня ранен на телеси своемь за радость».

Поразительно близок идеалу воинской увлеченности сражением образ Всеволода Буй Тура. В пылу битвы он забывает свои раны и своих близких: «Кая рапы дорога, братие, забывъ чти и живота, и града Чрънигова отня злата стола, и своя милыя хоти, красные Глъбовны, свычая и обычая?»

Обращу еще внимание на одну сторону военных образов «Слова». Битва, как известно, сравнивается в «Слове» с жатвой, и этот образ обычно сопоставляется с аналогичными образами народной поэзии.

Однако образ этот существует и в книжности. Враги избивают людей «аки на ниве класы пожипаху» (Суздальская лет. по Академ. списку, под 1216 годом), или о татарах: «а все людие секуще, аки траву» (там же, под 1238 годом).<sup>14</sup>

Не случаен в летописи и противостоящий войне образ мирных пахарей, ратаев. Война — это прежде всего гибель пахарей. Ср. в речи Владимира Мономаха па Любечском съезде, обращенной к князьям с призывом защитить Русскую землю от пабегов половцев: «и половчин приехав

<sup>12</sup> Хронограф БАН, 45.13.4; см.: В. М. Истрин. Хронограф Академии наук 45.13.4. «Летопись Историко-филологического общества при Новороссийском универ-

<sup>45.15.4. «</sup>летопись историко-филологического сощества при изверситете», т. XIII, 1905, стр. 330.

13 Памятники древнерусской церковно-учительной литературы. Под ред. А. И. Пономарева. Вын. І. СПб., 1894, стр. 39.

14 Аналогичные сравнения битвы с земледельческими работами имеются в «Истории Иудейской войны» Иосифа Флавия (были указаны А. С. Орловым: Слово о полку Игореве. Изд. 2-е, Изд. АН СССР, М.—Л., 1946, стр. 41), в «Александрии» В «Стора Мозина Завтоуста в пелено всех святых» (послепнее указано в кинге: и в «Слове Йоанна Златоуста в педелю всех святых» (последнее указано в кпиге: Корће Трифуновић. Српски средњевековни списи о кнезу Лазару и Косовском боју. Крушевац, 1968, с. 357).

ударить й (смерда) стрелою, а кобылу его поиметь» (Лаврентьевская лет., под 1103 годом).

Переходим теперь ко второму слою эстетических ценностей — охоте, и при этом соколиной по преимуществу. Владимир Мономах начинает свою биографию со слов: «А се вы поведаю, дети моя, труд свой, оже ся есмь тружал, пути дея и ловы с 13 лет» (Лаврентьевская лет., под 1096 годом). Княжеский «труд» для Мономаха, как мы уже указывали, это «пути» (военные походы) и «ловы» (т. е. охота). Как одну и: главных добродетелей князя называет охоту и Ипатьевская летопись В ней под 1287 годом прославляется как охотник Владимир Василькович Волынский: «Бяшеть бо и сам ловечь добр, хоробор, николи же ко вепреви и ни к медведеве не ждаше слуг своих, а быша ему помогли, скоро сам убиваше всяки зверь; тем же и прослул бяшеть во всей земле понеже дал бяшеть ему Бог вазнь не токмо и на одиных ловех, по и во всемь, за его добро и правду». Впоследствии, уже в XVII веке, царь Алексей Михайлович составляет чип соколиной охоты и пишет в нем «И зело потеха сия полевая утешает сердца печальныя, и забавляет ве селием радостным, и веселит охотников сия птпчья добыча. Безмерна славна и хвальна кречатья добыча. Удивительна же и утешительна и челига [самец кречета] кречатья добыча. Угодительна же и потешна дермлиговая переласка [особого рода перелет птицы дремлика] и добыча Красносмотрительно же и радостно высокова сокола лет». Составленный Алексеем Михайловичем «Урядник Сокольничьего пути» — это пе только уложение об охоте — это поэтический гими красоте соколиной охоты

Вот почему в древней Руси даже в сухое летописное изложение втор гается сравнение стрельцов с соколами: «приехавшим же соколомь стрелцемь, и не стерпевъшим же людемь, избиша е и роздрашася» (Ипатьевская лет., под 1231 годом).

Восемь раз в «Слове» употребляется образ сокола по отношению к князьям и воинам, однако образами охоты «Слово» буквально прони зано. Природа в «Слове» — это по преимуществу та природа, которая увидена глазами охотника.

Стиль монументального историзма XI—XIII веков еще далеко не исследован. Предстоит еще многое сделать для выявления его особенностей. Эти особенности лежат не только в эстетических принципах. Существуют, по-видимому, и некоторые этические принципы, общие для произведений этого времени и тесно связанные с принципами эстетическими. Существует некоторое характерное для этого периода отношение между фольклором и литературой. Есть и известная эстетическая сосредоточенность на определенных темах, мотивах. Впимание люден этого времени выделяло в окружающем их мире однородный ряд фактов

В целом многие традпции, обычаи, привычки сливались с эстетиче скими принципами, становились характерными для этого периода при знаками стиля, пронизывавшего не только все искусства, включая литературу, но и весь жизненный уклад XI—XIII веков. Перед нами не столько стиль, сколько «эстетическая формация» (термин А. Флакера).

Обращаясь к «Слову о полку Игореве», отметим его полную подчиненность принципам этого стиля. Если есть различия между «Словом» и летописью, житиями и другими произведениями этого периода, то различия эти обусловлены только различиями жанра.



А. В. САМЫШКПНА

## ФИЛОСОФСКО-ИСТОРИЧЕСКИЕ ИСТОКИ ТВОРЧЕСКОГО МЕТОДА Н. В. ГОГОЛЯ

1

Первая половина 1830-х годов — период необычайно интенсивных идейных и творческих исканий Гоголя, период становления всех основных принципов его художественного метода.

В замыслах и начинаниях молодого писателя поражает прежде всего масштабность и многообразие жанров как беллетристического, так и научно-публицистического характера. На первый взгляд кажутся совершенно не связанными между собой художественные циклы «Вечеров на хуторе близ Диканьки» и «Миргорода», с одной стороны, и статьи и наброски по проблемам всеобщей истории и географии, философии искусукраинского отдельных явлений современного искусства, фольклора и «Истории Малороссии» — с другой. Стремительны переходы Гоголя от одного замысла к другому: от малороссийских повестей к петербургским, от философско-исторической проблематики к эстетической, от начинаний и набросков произведений исторического характера к замыслам злободневных комедий. Весь этот этап раннего творчества Гоголя венчают «Ревизор» и первые главы «Мертвых душ».

Бросающаяся в глаза пестрота и разобщенность художественного и публицистического творчества Гоголя этого времени явилась одной из причин, осложнивших понимание характера эволюции писателя и ее истоков. При этом до сих пор остается спорным и до конца не разрешенным такой существенный вопрос, как связь принципов гоголевского критического реализма с его эстетическим идеалом. В этом вопросе по традиции главное внимание уделяется противоречиям между художественным творчеством Гоголя и его мировоззрением, иначе говоря — между прогрессивной направленностью первого и консервативным характером второго. Такой подход с самого начала стал возможным потому, что художественные произведения и публицистика были поняты как две различные, органически не связанные друг с другом идеологические системы, а не как две взаимообусловленные и взаимосвязанные части единого целого.

И такого рода подход все еще пе преодолен. Характерные отголоски именно подобного разделения Гоголя на «художника» и «мыслителя» встречаются, например, в сравнительно недавней статье Н. Л. Степанова, посвященной творчеству Гоголя и в силу жанра своего как бы подводящей итог многолетпим изысканиям исследователей в этой области. Вот что здесь сказано о причине кризиса Гоголя: «Как художник, всем сердцем связанный с народом, он показал чудовищную систему угпетения, разложение и фальшь всего господствующего общества. Но он сам испугался этой жестокой правды и изменил собственному гению, пытаясь найти выход в призыве к патриархальным отношениям, в провозглаше-

нии примирения всех сословий и в религиозной утопии». 1 Думается, что сложившееся представление о Гоголе, создавшем свои величайшие художественные произведения будто бы в значительной степени независимо от своей общественной позиции, а то и вопреки ей, требует серьезного пересмотра. Хотя в свое время еще Н. Г. Чернышевский писал о закономерном и едином характере эволюции Гоголя и как художника, и как мыслителя, эта проблема остается одной из самых непроясненных. Между тем без решения ее нельзя ни четко и ясно представить себе сущности реалистических открытий писателя, ни понять и объяснить его место в историко-литературном процесе. Не случайно в последнее время возникла тенденция «пересмотреть» Гоголя и «записать» его в романтики или же, в лучшем случае, признать наличие только некоторых реалистических элементов в его по существу романтическом творчестве. Причина таких странных и компромиссных решений в недостаточной разработанности вопроса об истоках и путях формирования как мировоззрения, так и творческого метода Гоголя, в неясности понимания идейного пафоса и единства, при всем многообразии, ранних художественных и публицистических начинаний писателя.

Последние работы о Гоголе как раз свидетельствуют о необходимости вернуться к источникам эволюции художника и проследить наиболее закономерные моменты этого процесса. Так, плодотворный подход к данной проблеме намечен в статье Е. А. Смирновой, рассматривающей соотношение общественной и эстетической позиции Гоголя. Суть ее подхода состоит в том, чтобы «отказаться от бытующих представлений о превращении Гоголя-демократа в Гоголя-реакционера и рассматривать "сцепление" противоречивых гоголевских идей в их нерасторжимом единстве». 3 Однако при всей убедительности этого тезиса и многих конкретных проблема единства Гоголя — художника и наблюдений остается все-таки не решенной исследовательницей. В результате излишней в данном случае категоричности автора статьи общественно-эстетическая позиция Гоголя начиная с середины 30-х годов не столько органически закономерно вырастает из более ранних его идей, сколько оказывается им противопоставленной, да еще в наиболее принципиальных своих положениях. Здесь следует вспомнить справедливое замечание Г. А. Гуковского о том, что «художественное творчество Гоголя являет картину в данном отношении исключительную, картину мгновенного созревания, необычайно быстрого цветения... Он не двигался от одного произведения к другому, но как бы в едином длящемся мгновении обнял сразу всю сумму своих художественных идей, и затем, порывами бросаясь то к одному замыслу, то к другому, вновь возвращаясь к ранним и тут же дорабатывая новые, он предстал истории разом весь, во всем своем величии».4

Действительно, между ранним и зрелым этапами творчества Гоголя трудно провести границу уже ввиду их хронологической близости, почти одновременности создания писателем большинства своих произведений. В целом для Гоголя характерна устойчивость основополагающих принципов его идейно-художественной позиции, верность этим принципам

<sup>1</sup> Цит. по: Русские писатели. Биобиблиографический словарь. Изд. «Просвеще-

ние», М., 1971, стр. 251.

<sup>2</sup> См.: Н. Л. Степанов. Романтический мир Гоголя. В кн.: К истории русского романтизма. Изд. «Наука», М., 1973; А. Н. Николюжин. К типологии романтической повести. В кн.: К истории русского романтизма. Изд. «Наука», М., 1973; И. В. Карташова. Романтизм в творчестве Н. В. Гоголя. В кн.: Русский романтизма. мантизм. Изд. «Высшая школа», М., 1974.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Е. А. Смирнова. Общественная и эстетическая позиция Гоголя в последнее десятилетие его жизни. В кн.: Освободительное движение в России, вып. 4. Саратов, 1975, стр. 49. <sup>4</sup> Г. А. Гуковский. Реализм Гоголя. Гослитиздат, М.—Л., 1959, стр. 25.

во все периоды его творческой деятельности. Конечно, такая устойчивость вовсе не означает, что Гоголь 40-х годов тождествен Гоголю 30-х годов. Но различия между ними являются результатом не замены одной идейно-эстетической системы другой, ей противоположной, а лишь ее развитием, углублением и все более настойчивыми поисками новых способов воплощения тех самых принципов, которые Гоголь нашел в начале своего творческого пути и которым он следовал на протяжении всей жизни. Сам Гоголь это понимал и писал об этом. 5

Стремление Гоголя к объединению художественных произведений с научно-публицистическими статьями и очерками в рамках одного сборника («Арабески») представляется фактом показательным и симптоматичным, ибо, несмотря на кажущуюся несвязанность, разрозненность многочисленных начинаний и замыслов, — все они подчинены одной доминанте, определяющей и характер, и содержание, и направление творческой работы Гоголя на всех ее этапах. Такой ключевой доминантой в творчестве Гоголя является своеобразный историзм его художественного мышления, обусловливающий как способ изображения, так и оценку писателем современной ему действительности.

Сущность эволюции Гоголя заключается в качественно различном паполнении принципа историзма в раннем и позднем творческих периодах. Решить проблему соотношения художественной и мировоззренческой позиций Гоголя — значит определить конкретное содержание этого принципа от «Вечеров на хуторе близ Диканьки» и «Миргорода» до «Мертвых 
душ» и «Выбранных мест из переписки с друзьями». Настоящая статья, 
естественно, не может претендовать на решение столь сложной и обширной проблемы в целом. В ее задачу входит, во-первых, выяснение конкретного философского и общественно-идеологического наполнения самого 
понятия историзма в русском общественном сознании 30-х годов XIX века, 
а во-вторых, выяснение характера и значения исторических интересов 
и начинаний Гоголя начала 30-х годов в его творческой эволюции.

Обращает на себя внимание по преимуществу философский характер исторических интересов Гоголя и их сопричастность антикрепостническим устремлениям творческой мысли писателя. Несомненно также, что именно философско-исторические взгляды, сложившиеся в сознании Гоголя в начале 30-х годов, составили теоретический фундамент его мировоззрения и художественного метода. Доказательством этого служат исторические статьи и очерки Гоголя, включенные им в сборник «Арабески». Анализом преимущественно этого материала и ограничиваются рамки настоящей статьи.

2

В исследовательской литературе неоднократно отмечалась характерная черта русского общественного сознания 30-х годов — углубленный интерес к философии истории, к постижению общих законов всемирно-исторического развития, знание которых дало бы возможность научно предвидеть будущее России в свете перспектив прогрессивного развития всего человечества, понять взаимообусловленность всех фактов и явлении современной действительности и обнаружить взаимосвязь всех разпородных сторон общественного бытия. После разгрома движения декабристов

<sup>6</sup> См.: А. Н. Пыпин. 1) История русской этпографии, т. І. СПб., 1890; 2) Характеристики литературных мнений от двадцатых до пятидесятых годов. Истори-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Например, в письме к А. С. Данилевскому от 18 марта 1847 года в связп с «Выбранными местами из переписки с друзьями» он замечает: «Ты никак пе смущайся обо мне по поводу моей книги и не думай, что я избрал другую дорогу писаний. Дело у меня то же, какое и было всегда и о котором замышлял еще в юпости, хотя не говорил о том, чувствуя бессилие свое выражаться яспо п понятно...» (Н. В. Гоголь, Полное собрание сочинений, т. XIII, Изд. АН СССР, 1952, стр. 261. Далее ссылки на это издание даются в тексте с указанием тома и страницы).

развитие русской общественной мысли шло по пути осознания философии истории не как отвлеченного умозрения, а как практически действенной теории разрешения социальных проблем. Об этом ясно сказал Белинский: «Век нат — по преимуществу исторический век. Историческое созерцание могущественно и неотразимо проникло собою все сферы современного сознания. История сделалась теперь как бы общим основанием и единственным условием всякого живого знания: без нее стало невозможно постижение ни искусства, ни философии».7

В понимании Белинского и его современников историзм — категория универсальная, представляющая собой метод всех общественных наук и критерий всех идеологических оценок. Такое понимание принципа историзма отражает новое в сравнении с декабристским представление о мировой истории, о специфике русской нации и путях ее развития. Этот качественно новый этап общественного сознания на русской почве закономерно вырастает из объективных противоречий декабристского мировоззрения. Одно из основных противоречий их теоретических воззрений заключалось в том, что, отрицая просветительски-рационалистическую концепцию личности, декабристы все еще оставались на прежнем, просветительском уровне понимания исторического процесса, как национального, так и общечеловеческого. «Самое понятие нации, народа, — пишет Г. А. Гуковский, — мыслилось как метафизическое, неизменное, лишенное, в сущности, развития. История понималась как сосуществование или смена единых и замкнутых национальных культур». 8 Между современностью и историческим прошлым декабристы не видели закономерной связи. Для них в истории важен всюду повторяющийся конфликт между свободолюбивым духом нации, проявляющимся в действиях героических личностей — выразителей исконных национальных черт, и произволом, деспотизмом правителей-тиранов. У декабристов, как наиболее революционных романтиков, идея самоценной и независимой личности теоретически и практически оформилась в принцип политического волюнтаризма. В каждом из героев декабристских произведений «частица духа нации, но каждый из них воплощает этот дух индивидуально, сепаратно. Все они — вожди, но вожди без массы. Народ — это герои нации, по не коллектив. История — это действия отдельных героев, руководящихся своими высокими стремлениями за свой страх и за свою личную ответственность; такова методология политической, общественной мысли, заключенная в декабристских стихах».9

Разгромом декабристского движения и наступившей затем реакцией порождены качественные изменения в общественном сознании поколения середины 20-30-х годов. Восприняв от декабризма сам пафос освободительной борьбы, вызванной неприятием самодержавия и крепостничества, русская интеллигенция этих лет подвергает существенному пересмотру мировоззренческие принципы декабристов, прежде всего их метафизические и волюнтаристские представления об историческом процессе. Отношение к идеологии декабристов и оценка их деятельности существенно различны в разных общественных слоях. Нам важно здесь отметить не разницу, не отличительные особенности тех или иных пози-

ческие очерки. Изд. 3-е, СПб., 1906; В. В. Гиппиус. От Пушкина до Блока Изд. «Наука», М.—Л., 1966; Е. Н. Купреяпова. Идеи социализма в русской литературе 30—40-х годов. В ки.: Идеи социализма в русской классической литературе Изд. «Наука», Л., 1969; Ю. Манп. Русская философская эстетика. Изд. «Искусство», М., 1969; комментарий Г. М. Фридлендера к статьям из «Арабесок» в VIII томе полного собрания сочинений Гоголя, и др.

7 В. Г. Белинский, Полное собрание сочинений, т. VI, Изд. АН СССР, М,

<sup>1955,</sup> стр. 90.

8 Г. А. Гуковский. Пушкин и русские романтики. Изд. «Художественная <sup>9</sup> Там же, стр. 299.

ций, а общую, наиболее характерную тенденцию в развитии общественно-

исторического сознания русской интеллигенции 30-х годов.

Историзм стал главным лозунгом этой эпохи. Он осознавался как основа целостной системы научного мировоззрения, опирающегося на философско-исторические теории немецкого классического идеализма. Идеи Гердера, Шеллинга, а с начала 30-х годов и Гегеля способствовали выработке новых, по сравнению с декабристскими, исторических воззрений. Характерно, что теоретические проблемы философии истории осваивались и решались русской интеллигенцией 30-х годов как практические задачи, потребностями современной русской действительности. ликтуемые Н. И. Надеждин в одном из писем к М. А. Максимовичу, выражая неудовлетворенность медленным ростом общественного самосознания, заостряет внимание на вопросах, более всего будораживших умы людей его поколения: «Всякая умственная деятельность начинается с самопознания; но сознали ль мы себя как русских; объяснили ль настоящее наше положение в системе рода человеческого; определили ль должные отношения к окружающей нас природе, к развивающейся вокруг нас жизни?.. Ибо, что наша жизнь, что наша общественность? Либо глубокий, неподвижный сон, либо жалкая игра китайских бездушных теней». 10 В высказывании Надеждина, в сущности, названа главная цель философских исканий всестороннее развитие национального самопознания. Действительно, искания 30-х годов состояли в попытке осмыслить национальные особенности русской жизни в свете общечеловеческих законов мировой истории, с тем чтобы руководствоваться этими законами в своей общественной практике, активно воздействуя на рост тех национальных элементов, которые содержат в себе закономерные ростки будущего.

Гердеровская идея единства «человеческого рода», органического, поступательного характера его развития посредством саморазвития национальных сил и возможностей каждого из народов нашла широчайший отклик у русской интеллигенции 30-х годов. В свете этих идей народное предстало одной из ипостасей общечеловеческого, неразрывно сопряглось с ним. При этом народное понимается еще на уровне романтического мышления, как общенациональное. Однако в отличие от прежних представлений оно уже не сводится к ряду застывших и неизменных черт национального характера, а предполагает его самораскрытие, самосовершенствование в ходе исторического развития. Признание саморазвития каждого из народов движущей силой национального и общеисторического прогресса пролагало путь к демократическому осмыслению противоречий и перспектив русской жизни. «Русский народ...— пишет Надеждин,— сотворил сам себя, из себя самого, не чрез воссоздание обветшалых элементов приобщением новых, а самобытно и самозиждительно». 11

Понимание народа как самодеятельного национального коллектива выдвигает па первый план в 30-е годы проблему народности — эту, по выражению Белинского, «альфу и омегу пового периода» русской литературы. 12 Как никогда прежде, возпикает широкий и разносторонний интерес к быту народа, его историческому опыту и поэтическому творчеству. Все это представлено в литературе самыми различными жанрами. Сюда входят исторические ромапы Лажечникова, Загоскина, бытовые повести Погодина, «святочные рассказы» Полевого, стилизованные под фольклор рассказы и повести О. Сомова, «Были и небылицы казака Луганского» и «Русские сказки» Даля, этнографические и фольклорные публикации М. А. Максимовича, М. Снегирева, И. И. Срезневского, «Малороссийская деревня» Кулжинского, «Путевые записки Вадима» В. В. Пассека и

 <sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Н. И. Надеждин. Литературная критика. Эстетика. Изд. «Художественная яитература», М., 1972, стр. 391—392.
 <sup>11</sup> Цит. по: А. Н. Пыпин. История русской этнографии, т. I, стр. 243.

<sup>12</sup> В. Г. Белинский, Полное собрание сочинений, т. І, стр. 91.

мн. др. В этом же русле литературы находятся и «Вечера на хуторе близ Диканьки» Гоголя. В это же время, но на другой идейно-художественной основе, созданы стихотворные сказки А. С. Пушкина и В. А. Жуковского.

Несмотря на различие авторских позиций и при всем жанровом многообразии этого направления, для него была характерна общая тенденция в осмыслении сущности и значения народного поэтического творчества. Интерес к фольклору в 30-е годы усиливается потому, что в нем находят целостное и непосредственное выражение внутренней жизни народа, как бы живой образ народного мышления. Фольклор становится одним из важнейших источников постижения так называемого духа народа (по терминологии той эпохи), т. е. в нем начинают видеть запечатленную норму национального характера и эстетический идеал, который выступает в роли главного критерия оценки современной действительности. С этой точки зрения, национальный характер — это особый саморазвивающийся организм народной жизни, представляющий собой единство нравственно-психологических признаков. Он осознается в качестве категории, призванной помочь установлению непрерывной связи прошлого, настоящего и будущего России. Объективно такое понимание истоков национального развития способствовало признанию несостоятельности современных социальнополитических отношений как не соответствующих подлинным самобытным началам национальной жизни и тем самым закономерно вело к усилению критического элемента в русской литературе. Правда, уже к 30-м годам возникли разногласия в вопросе о том, каковы эти истоки народной самобытности. Одни видели их проявление в патриархальном укладе допетровской Руси, другие — в природной способности юного народа к всестороннему усвоению исторического опыта Западной Европы, следствием чего должно стать осознание своей исторической роли в единой семье человечества. К 40-м годам эти идейные разногласия оформились в славянофильство и западничество. Однако на протяжении 30-х годов то и другое равно противостояли официальной пдеологии и в своей апелляции к потенциальным возможностям русского народа, и в своем пафосе изучения народного быта во всех его проявлениях. «И тот не понимает истории народа, кто не объемлет умом, не сочувствует сердцем малейших движений его внутренней жизни... и в пастоящем быте не видит основных начал, по которым действовало минувшее и станет действовать грядущее... должно умом и сердцем вглядеться в настоящий быт народа! Должно быть с ним, видеть его во всех изменениях, под всеми впечатлениями обстоятельств и условиями внешней природы...» — писал друг Герцена и участник его кружка В. В. Пассек. 13 Призыв Пассека к философско-историческому изучению народности типичен для его современников. Подобные этим идеи утверждали Погодин, Шевырев, Максимович на страницах «Московского вестника», Полевой в «Московском телеграфе», Надеждин, молодой Белинский в «Телескопе» и «Молве».

Среди деятелей русской культуры того времени выделялись бывшие любомудры как наиболее последовательные и инициативные сторонники философско-исторического метода в истолковании проблемы народности применительно к задачам современной русской действительности и в связи с вопросом об историческом пути России. Хотя кружок любомудров (Д. Веневитинов, Вл. Одоевский, Ив. Киреевский, А. Кошелев, М. Рожалин, М. Максимович, С. Шевырев, М. Погодин) распался после поражения декабристов, именно они, и ранее других, уже в конце 20-х годов, выступили на страницах «Московского вестника» приверженцами и пропагандистами новых философско-исторических воззрений.

Сосредоточенность русской интеллигенции в последекабристскую пору на общефилософских проблемах мировой и национальной истории, в сущ-

<sup>18</sup> В. Пассек. Путевые записки Вадима. М., 1834, стр. 167, 168.

ности, означала то, что философский историзм в переходный период от дворянской революционности к революционности буржуазно-демократи-ческой явился основной формой выражения общественного самосознания и обозначил новый этап в развитии русской литературно-общественнои мысли.

В этой атмосфере философско-исторических исканий эпохи 30-х годов происходит становление Гоголя-художника, формируются основные припципы его мировоззрения и творческого метода.

3

Вопрос о влиянии на Гоголя ведущих учений западноевропейской мысли, в частности немецкой философии истории, не исследован, хотя еще в 1936 году В. А. Десницкий в статье «Задачи изучения жизни и творчества Гоголя» писал о том, что «Гоголь не может быть до конца цонят и правильно изучен, если мы не осмыслим его творчество в плане общеевропейского движения событий и идей. Насквозь "русский" Гоголь в идейных предпосылках своего творчества, — на материале русской действительности, — неразрывно сомкнут с общеевропейским движением мысли, с потоком европейских идеологических и эстетических исканий... В этот поток Гоголь включается органически — и Гоголь-моралист, и Гоголь-художник, и Гоголь-историк, включается Гоголь целиком, с его фольклорными "народническими" воззрениями и симпатиями, с его эстетикой, с его сложным движением к реализму в недрах и рамках романтического мировоззрения». 14 Здесь следует сказать, что усвоению западноевропейских философско-исторических идей Гоголем в значи тельной мере способствовали его дружеские связи и общение с бывшими любомудрами — князем В. Одоевским, Киреевскими, М. Максимовичем, С. Шевыревым и М. Погодиным. Интерес к немецкой литературе и философии мог возникнуть у Гоголя еще в Нежинской гимназии, под непосредственным воздействием профессора немецкого языка Зингера, чьи лекции пользовались особой любовью нежинцев. По воспоминаниям Н. В. Кукольника, «не прошло и года, у нового профессора были ученики, переводившие "Дон Карлоса" и другие драмы Шиллера, а вслед за тем и Гете, и Кернер, и Виланд, и Клопшток, и все, как называли, классики германской литературы, не исключая даже своеобразного Жан-Поль Рихтера, в течение 4-х лет были любимым предметом изучения многих учеников Зингера». 15 Далее Кукольник сообщает, что «развитию германизма между нежинцами» весьма способствовали московские журналы. Из них, уже по свидетельству самого Гоголя, в его духовном становлении серьезную роль сыграл «Московский вестник». В этом он признается десять лет спустя в одном из писем к Шевыреву: «Я вас люблю почти десять лет, с того времени, когда вы стали издавать Московский вестник, который я начал читать, будучи еще в школе, и ваши мысли подымали из глубины души моей многое, которое еще допыпе по совершенно развернулось» (X, 354).

Сам факт влияния «Московского вестника» и статей Шевырева па его умственную жизнь заслуживает внимания, если вспомнить, что направление «Московского вестника» во многом опредсляли статьи и об ширные публикации философско-исторического характера. Шевыреву в «Московском вестнике» принадлежали переводы из Гете, Шиллера, ряд статей по теории изящных искусств и рецензии, в которых он пастоятельно пропагандировал широко распространенный в 30-е годы

15 Цит. по: В. В. Гпппиус. Н. В. Гоголь в письмах и воспоминаниях Изд. «Федерация», М., 1931, стр. 17—18.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> В кн.: Н. В. Гоголь. Материалы и исследования, т. 2. Изд. АН СССР, М —Л, 1936, стр. 51, 52.

взгляд на искусство как на средоточие и выражение жизни человека в ее двух ипостасях — общечеловеческой и национальной. Отсюда идет сближение поэзии с историей, в сущности означающее то, что историческая истина является критерием поэтической, воплощающей все исторически значимые явления человеческой жизни таким образом, что в поэзии «народ узнает себя... в ней достигает цели всех умственных действий — самопознания». 16

Гоголю был близок этот взгляд на назначение поэтического творчества. Он также требовал от современного художника такой совершенной истины, «чтобы в созданьи его жизнь сделала какой-нибудь шаг вперед и чтобы он, постигнувши современность, ставши в уровень с ве-, ком, умел обратно воздать ему за наученье себя наученьем его» (VIII, 456).

Письма Гоголя первой половины 30-х годов к его московским друзьям свидетельствуют о том, что круг интересов и занятий бывших любомудров не только не был чужд молодому писателю, но постояпно привлекал его внимание. Так, Максимовичу он излагал свои воззрения на фольклор и историю Малороссии, подготавливал рецензию на его собрание «Малороссийских песен»; с Погодиным обсуждал проблемы всеобщей истории и с нетерпением ожидал появления его «Исторических афоризмов», рецензию на которые он публиковал в 1836 году; прочитав еще в рукописи и живо откликнувшись на философские повести В. Ф. Одоевского, впоследствии вошедшие в сборник «Русские ночи», Гоголь высоко оценил их как самое лучшее из всего, что было до сих пор написано Одоевским. С Погодиным, Шевыревым и Максимовичем, как со своими ближайшими единомышленниками, Гоголь делится сокровенными творческими планами, им он сообщает о своих художественных и исторических замыслах, с ними обсуждает вопросы философскоисторического характера (см.: X, 247—248, 255—256, 262—263, 269, 284, 290—291, 294, 306—307, 311—312, 320).

На эти факты биографии Гоголя до сих пор не обращалось должного внимания, а они весьма важны и нуждаются в специальном исследовании, так как ранние дружеские связи характеризуют, основное направление, в русле которого формировались эстетические принципы и философско-исторические воззрения Гоголя, и помогают понять органическое единство того и другого.

Замыслы и начинания исторического характера начала 30-х годов более всего свидетельствуют о том, что увлечение молодого нисателя проблемами всеобщей истории было необходимым этапом, определившим магистральную линию его творческих поисков. Именно в этом смысле следует понимать часто и настойчиво повторяющуюся в письмах Гоголя мысль о том, что «главное дело всеобщая история» (X, 254). Интерес к ней писателя носит активный, творческий характер и находит свое выражение прежде всего в грандиозности его замыслов, призванных дать обобщенную и впечатляюще целостную картипу хода всемирной истории, ее величия и драматизма. Масштабность — наиболее характерная и яркая черта исторических интересов молодого Гоголя. Так, в письме к М. П. Погодину от 1 февраля 1833 года Гоголь сообщает об одном из свопх замыслов: «Это будет всеобщая история п всеобщая география в трех, если пе в двух томах, под названием Земля

<sup>16 «</sup>Московский вестник», 1827, ч. 5, № XX, стр. 415. См. также в «Московском вестнике» статьи и рецепзии Шевырева: «Разговор о возможности пайти единый закон для изящного» (1827, ч. 1, № I), «Замечание на замечание к. Вяземского о начале русской поэзии» (1827, ч. 1, № III), «Планета наша... есть цень гор... (из Гердера)» (1827, ч. 4, № XIII), «Малороссийские песпи, изданные М. Максимовичем» (1827, ч. 6, № XXIII), «Гец фон Берлихинген, железная рука. Соч. Гете» (1828, ч. 12, № XXI—XXII). См. также: М. П. Погодин. Исторические афоризмы и вопросы. «Московский вестник», 1827, ч. 1, № II; ч. 6, № XXIII.

u  $J n \partial u$ » (X, 256). Конечно, столь гигантский замысел был утопичен, что чувствовал и отмечал сам Гоголь (см. письмо к М. П. Погодину от 20 февраля 1833 года — X, 262), но он явился ядром, из которого выросли статьи и очерки, составившие основной корпус философско-исторической части «Арабесок». В широте гоголевского замысла проявилось стремление найти и выразить общие закономерности, лежащие в основе национальной и общечеловеческой истории, в том числе и действие естественного, географического фактора.

Высказывания Гоголя на исторические темы разнообразны по своему конкретному содержанию, но вместе с тем имеют общую философскую основу. Пишет ли Гоголь об односторонности исторических воззрений А.-Г. Герена, отзывается ли скептически об убогости современных ученых сочинений, догматически повторяющих обветшалые истины, или рассуждает о собственных планах, — всюду заметно стремление к универсализации, последовательно выражающееся в том, что каждое явление рассматривается всесторонне, с точки зрения его места и значения в пропессе всемирной истории.

Хотя исторические изыскания, замыслы и начинания писателя первой половины 30-х годов были непосредственно связаны с его преподавательской деятельностью, не менее очевидна их еще большая связь с его художественным творчеством тех лет. Преподавание истории не было для него чужеродным и вынужденным обстоятельством, отказ от преподавательской деятельности не означал забвения научных интересов и разочарования в тех истинах, которые открылись ему в занятиях историей. «Я расплевался с университетом...— пишет Гоголь М. П. Погодину 6 декабря 1835 года. — Неузнанный я взошел на кафедру и неузнанный схожу с нее. Но в эти полтора года — годы моего бесславия, потому что общее мнепие говорит, что я не за свое дело взялся — в эти полтора года я много вынес оттуда и прибавил в сокровищницу души. Уже не детские мысли, не ограниченный прежний круг моих сведений, но высокие, исполненные истины и ужасающего величия мысли волновали меня...» (X, 378). Как видим, в исторических изысканиях и построениях Гоголя открылся для него важный и необходимый смысл, не понятый и потому отвергнутый ученой посредственностью, одпако сохраняющий для писателя непреходящее значение. Более того, и в будущем Гоголь предполагает руководствоваться обретенными истинами и, пропагандируя их, сокрушать невежество: «Мир вам, мои небесные гости, наводившие на меня божественные минуты в моей тесной квартире, близкой к чердаку! Вас никто не знает. Вас вновь опускаю на дно души до нового пробуждения, когда вы исторгнетесь с большею силою и не посмеет устоять бесстыдная дерзость ученого невежи, ученая и неученая чернь, всегда соглашающаяся публика...» (X, 378).

Обретенные в годы преподавательской деятельности философско-исторические истины осознаются Гоголем как необходимое духовное достояпие современного художника. В пебольшой рецензии «Картины мира, или полезное и приятное чтепие для юношества», написанной в 1836 году для «Современника», Гоголь сравнивает уровень духовной XVIII века и современной ему эпохи. Весьма любопытны выводы, к которым он приходит. В XVIII веке господствовала умозрительная мысль, и теория, проникнутая назидательными идеями, была далека от насущных потребностей жизни. «Такой раздор теории с практикой был повсеместен в конце 18 столетия» (VIII, 204). Теперь же, когда общество освоило идеи Канта, Шеллинга и Гегеля, стала понятна «необходимость воплощения всякой мысли практически» (VIII, 204). В теории современное человечество паходит объяснение смысла своего существования и обретает возможность предвидеть ход своего развития. «И вот уже история показывает умам соединение с философией и образует великое здание»

(VIII. 205). По мнению Гоголя, роль искусства в этом единстве практически действенная: «Живой пример сильнее рассуждения, и никогда мысль не кажется нам так высока, так поразительно высока, так оглушительна своим величием, как когда облечена она видимой формой, когда разрешается пред нами живым, знакомым миром, когда она, можно сказать, читается духовными нашими глазами из целого создания поэта» (VIII, 204—205). Поэт в широком смысле слова— провозвестник и проповедник великих истин. Умело используя возможности искусства, он способен активно вторгаться в духовный мир читателей, потрясти его до основания, открыть под внешними покровами знакомого и обыденного сущностные законы человеческой истории и указать практические пути бесконечного совершенствования «человеческого рода». Таков один из существенных моментов эстетической концепции Гоголя, основанной на его философско-исторических воззрениях. К этому источнику восходят также провозглашаемые писателем на протяжении всей его творческой жизни учительные функции литературы, руководительницы общества на пути его умственного и духовного прогресса.

Активный творческий интерес Гоголя к кардинальным вопросам философии истории вводил молодого писателя в общее русло теоретических исканий передовой русской мысли тех лет. Поэтому исторические изыскания и построения молодого Гоголя являются важной вехой его творческого самоопределения, в основном и главном обуславливают своеобразие его художественного метода, прежде всего идейный пафос оценки современности и специфический характер идеала. В этом смысле работа Гоголя над статьями и очерками «Арабесок» по праву может быть названа лабораторией его творческой мысли.

В статье «О преподавании всеобщей истории» (1834) Гоголь определяет цели и задачи исторического исследования, имеющие, с его точки зрения, живой, действенный смысл для современности. Однако самое существенное в этой статье — не сами по себе исторические идеи Гоголя. Они не представляли собой к 30-м годам научного открытия и не были впервые провозглашены Гоголем, хотя несомненно и то, что собственно профессиональный уровень знаний Гоголя был достаточно высок и соответствовал тогдашним достижениям науки. С. А. Венгеров, проанализировавший состояние науки тех лет, пришел к выводу, что «одного приравнивания Гоголя к типу среднего профессора начала 30-х годов мало», он «по тем задачам, которые себе ставил, стоял несомненно выше очень многих из своих университетских товарищей». 17

Рассуждая о предмете всеобщей истории, Гоголь особо пастаивает на том, что «весь механизм истории» станет ясным только тогда, когда будет осуществлен единый философский подход к историческим явлениям. Существование каждой нации может быть попято только в свете общих всемирных законов. Говоря о причинно-следственной взаимообусловленности всех событий мировой истории, Гоголь утверждал необходимость в изображении и оцепке современности руководствоваться объективной исторической логикой. Одновременно оп делает акцент на восходящем характере эволюции, понимая род человеческий как нечто органически целое и как одну измеримую единицу. При этом всемирную историю он истолковывает как драматический сюжет, который произведен действиями человечества, стремящегося к совершенствованию путем беспрерывной борьбы «от самой колыбели с невежеством, природой и исполинскими препятствиями» (VIII, 26).

В гоголевской концепции всемирной истории следует особо выделить два момента, более всего характеризующих идейную и художественную

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> С. А. Венгеров. Писатель-гражданин Гоголь. В кн.: Собрание сочинсний С. А. Венгерова, т. II, изд. «Прометей», СПб., 1913, стр. 45—46.

позицию Гоголя начала 30-х годов. Сосредоточенность его не на узкоспециальных проблемах науки объясняется, как уже говорилось ранее, тем, что в общественно-политической атмосфере тех лет философско-исторические вопросы составили главное содержание духовных исканий русской интеллигенции.

В русле этого нового движения становится вполне понятной заинтересованность молодого Гоголя философскими проблемами всемирной истории. Достаточно обратиться к некоторым характерным высказываниям В. Г. Белинского на ту же тему, чтобы убедиться, насколько основательно выражал Гоголь ведущие идейно-художественные тенденции своего времени. Белинский, не занимаясь специальной разработкой проблем всемирной истории, тем не менее исходил в конкретных оценках различных явлений современной жизни из определенных исторических представлений, актуальных для прогрессивно мыслящих кругов русского общества. Во многих его статьях 30-х—начала 40-х годов встречаются формулировки, совершенно аналогичные гоголевским. И это не случайное совпадение, а принципиально тождественное понимание характера всемирной истории, общечеловеческого и национального прогресса. Белипский почти дословно совпадает с Гоголем, доказывая единство рода человеческого, в котором «каждый народ выражает собой одну какую-нибудь сторону жизни человечества». 18 Столь же характерны для пего рассуждения о необходимости подходить к фактам действительности с точки зрения их исторической взаимообусловленности и взаимосвязи: «И в природе, и в истории владычествует не слепой случай, а строгая, непреложная внутренняя необходимость, по причине которой все явления связаны друг с другом родственными узами, в беспорядке является строгий порядок, в разнообразии единство...» 19 Внутреннее сходство исторических воззрений Белинского и Гоголя несомненно: всюду то же философскоисторическое видение мира и человечества, тот же поиск проявления всеобщего и закономерного в частном, отдельном.

Философия истории для Гоголя — такое теоретическое «знание», которое-открывает перед художником новые перспективы творчества. Этим своеобразием гоголевской концепции определяется и другой, важный аспект ее — органическое и взаимопроникающее единство исторической и художественной мысли. История, по Гоголю, «должна собрать в одно все народы мира, разрозненные временем, случаем, горами, морями, и соединить их в одно стройное целое; из них составить одну величественную поэму» (VIII, 26). Как видим, собственно исследовательские и художественные задачи здесь совпадают. Само же историческое исследование по замыслу оказывается не чем иным, как художественным произведением, только необычайно грандиозных масштабов. Разрозненные явления должны быть приведены к единству, которое сродни архитектоническому единству поэтического произведения. Историческая картина прошлого человечества — и по своему содержанию, и по способу воссоздания — предстает перед пами как гигаптская эпопея («поэма»), так как только в структуре эпопейного мышления важны не частные события, а те, которые имеют общечеловеческий или национальный смысл и раскрывают ход всемирной или национальной истории в ее драматически конфликтном развитии.

Сама достоверность исторических фактов мыслится Гоголем прежде всего как умение запечатлеть в одной картине, вместившей весь мир разом, общую закономерность истории. Для Гоголя философско-историческая истина является критерием эстетической оцепки действительности, реальной предпосылкой художественного изображения. Эта характерная

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> В. Г. Белинский, Полное собрание сочинений, т. I, стр. 28. <sup>19</sup> Там же, т. IV, стр. 591.

особенность мировоззренческого и художественного мышления Гоголя является одной из причин тяготения молодого писателя к циклизации. Объединяя свои художественные произведения в циклы «Вечера на хуторе близ Диканьки», «Миргород», «Арабески», Гоголь стремится воплотить с максимальной полнотой все грани национального характера, т. е. создать своеобразную национальную эпопею. В «Вечерах на хуторе близ Диканьки» он воспроизводит целостную структуру народного поэтического мышления и в ней находит идеальное выражение национальной нормы, иначе говоря, национального характера, каким он предстает в сознании самого народа. И если «Вечера на хуторе близ Диканьки» были еще как бы подступом к эпическому изображению народной жизни, то в «Тарасе Бульбе» исторически сложившиеся стихии национального характера получили художественное воплощение. Именно поэтому Белинский, видя поэтическое совершенство «Тараса Бульбы» в воссоздании национальной жизни и национального характера, считал эту повесть образцом эпического повествования и в этом смысле уподоблял ее гомеровской эпопее.<sup>20</sup>

В сущности, гоголевские циклы отображают две стороны национального бытия: самобытный нравственно-психологический строй национальной жизни и ее современное состояние, представляющее собой нарушение и болезненное искажение ее здоровых, естественных начал в их первозданном, «младенческом» виде. На этом внутреннем контрасте национального идеала и современности как его искажения построены все гоголевские художественные циклы. «Арабески» отличаются от них только тем, что очерки, статьи публицистического и научного содержания прямо вводят философско-исторический масштаб, усиливая этот внутренний контраст, который приобретает здесь общечеловеческий, всемирно-исторический характер. Такого же рода масштаб определяет и характер замысла итогового создания Гоголя — поэмы «Мертвые души». По словам самого писателя, он стремился к тому, чтобы в его сочинении «предстал как бы невольно весь русский человек, со всем разнообразьем богатств и даров, доставшихся на его долю, преимущественно перед другими народами, и со всем множеством тех недостатков, которые находятся в нем, также преимущественно перед всеми другими народами» (VIII, 442). В свете всемирно-исторических общечеловеческих идеалов намеревался Гоголь изобразить русского человека со всеми его достоинствами и недостатками, именно с этой точки зрения показать настоящее и будущее России. По его твердому убеждению, для того, чтобы пробудить в своих соотечественниках национальное самосознание, русская поэзия должна «выразить русского человека вполне» — «в том  $u\partial eane$ , в каком он должен быть», и «в той действительности, в какой он ныне есть» (VIII, 404). Своеобразием философско-исторического подхода к обществепным проблемам крепостнической России и путям ее развития обусловлен символический смысл названия «Мертвых душ». Как пишет Е. Н. Купреянова, в образах пичтожных героев своей поэмы Гоголь «"выставляет на всенародные очи" то или другое искажение благородных общечеловеческих свойств характера национального, опутанного "типой мелочей", искажение, которое убивает в своем носителе всякое достоинство Человека п Гражданина, превращает его в общественно и нравственно "мертвую", а точнее сказать — омертвелую "душу"».<sup>21</sup> Это показывает, что Гоголь-художник мыслит в категориях общенациональных п общечеловеческих. А следовательно, принципы его философскоисторического мировоззрения неизбежно должны были формировать в его

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Там же, т. I, стр. 298.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Е. Н. Купреяпова. «Мертвые души» Н. В. Гоголя. (Замысел и его воплощение). «Русская литература», 1971, № 3, стр. 67.

<sup>1</sup> Русская литература, № 2, 1976 г

художественном мышлении концепцию действительности и человеческого характера, иными словами, стать принципами художественной тппизации.

Необходимо уточнить, в каком отношении находился Гоголь к установившейся в 30-е годы традиции беллетризации историп. Так, В. В. Гиппиус, отмечая отсутствие резких границ между некоторыми художественными произведениями писателя и его же историческими статьями, пишет о том, что «на создание истории он (Гоголь, — A. C.) смотрел (в соответствии с обычными представлениями его времени) как на труд не только научный, но и художественный, как на элемент "словесности", самая история воспринималась при этом как драматический сюжет, исторические деятели как драматические характеры, историческая обстановка как материал для колоритных изображений». 22 Исследователь справедливо усматривает в стремлении к беллетризации «усиление исторического самосознания» <sup>23</sup> современников Гоголя под влияпием революционных событий и идеологических сдвигов эпохи. Однако здесь затронута одна сторона дела. Гоголь не только следует традиции, он существенно ее преобразовывает. Будет точнее и правильнее сказать, что Гоголь ищет и обретает в истории не столько «сюжетный материал», сколько новые возможности художественного осмысления современности, новые решения злободневных общественных проблем.

• Гоголь трактует слияние философско-исторических и эстетических принципов в том же духе, что и Белинский, который так писал о сущности нового паправления в искусстве: «Опа (историческая истина, — А. С.) состоит не в верном изложении фактов, а верном изображении развития человеческого духа в той или другой эпохе. Здесь искусство совпадает с наукою; историк делается художником и художник — историком». В оценке Белинского, подлинный историзм озпачает попимание единства развития человечества, хотя еще и представляемого им идеалистически, но постигнутого уже в его объективной диалектике. Именно она является реальным основанием исторической истины, а следовательно, и практики искусства, которое призвано воспроизводить действительность. Только в этой связи существует неразрывное взаимодействие историка и художника. Художественное творчество проникается историческим видением общественной жизни.

Историзм такого типа и был свойствен творческому сознанию Гоголя. Поэтому сам писатель придавал первостепенное значение идее синтеза поэзии и истории — одной из центральных идей его исторических статей и очерков. В рассмотренной выше статье «О преподавании всеобщей истории» эта идея обретает очертания единой и величественной художественной эпопеи. В понимании Гоголя, представить мир «в том же колоссальном величии, в каком он являлся», показать его «непременно живым» — означало создать художественный образ мира по законам объективной исторической логики, какой она тогда представлялась.

В статье «Шлецер, Миллер и Гердер», обозревая заслуги трех выдающихся представителей просветительской мысли, Гоголь приходит к заключению, что, хотя каждый из пих стоял у истоков пового понимания всемирной истории, ее здание еще предстоит построить. Творческое воображение подсказывает писателю такой тип универсального сочинения с мирообъемлющей системой, который бы соединил в себе копцептуальность и фактическую точность: «Мне кажется, что если бы глубокость результатов Гердера, писходящих до самого пачала человечества, соединить с быстрым, огненным взглядом Шлецера и изыскательною расторонною мудростию Миллера, тогда бы вышел такой историк, кото-

<sup>22</sup> В. В. Гиппиус. От Пушкина до Блока, стр. 88.

 <sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Там же, стр. 89.
 <sup>24</sup> В. Г. Белипский, Полное собрание сочинений, т. I, стр. 134.

рый бы мог написать всеобщую историю» (VIII, 89). Однако плапы Гоголя простираются дальше грапиц сугубо научного познания. Рядом и паравне с именами крупнейших историков стоят в статье имена Шекспира, Шиллера, В. Скотта. Поэты столь же обязательны и незаменимы для создания всеобъемлющего исторического сочинения, как и творцы новой исторической науки. Обращение к этим художникам приобретает в контексте его статьи как бы символическое обозначение основных признаков широкого эпического повествования. У Шиллера Гоголь выделяет «драматический интерес всего творения», у В. Скотта — «занимательность рассказа» и «умение замечать самые тонкие оттенки», у Шекспира — «искусство развивать крупные черты характеров в тесных границах» (VIII, 89). Все эти отобранные Гоголем моменты должны участвовать в создании своеобразной и гранциозной исторической эпопеи, придавая тем самым ее истинам неотразимую убедительность и всю полноту жизненности. Так в постановке Гоголя проблема синтеза позии и истории претворяется в художественный принцип эпопейности, определяющий масштаб творчества и позицию современного художника.

В целом этот принцип выражал характерный для 30-х годов подход к насущным вопросам действительности, вытекающий из общеромантического понимания источников общечеловеческого и национального прогресса, но вместе с тем Гоголь критически оценивает одно из положений этой романтической концепции. Своеобразие идейно-творческой позиции Гоголя ощутимо проявляется в отношении к философскоисторическому учению Гердера. По его мнению, в сочинениях Гердера получили завершенное воплощение явления идеального порядка. «Оп видит уже совершенно духовными глазами. У него владычество идеи вовсе поглощает осязательные формы. Везде оп видит одного человека как представителя всего человечества» (VIII, 88). В Гердере Гоголь выделяет особые качества исторического мышления — приоритет идеи, родовых понятий над многообразием эмпирических фактов. Нужно сказать, что к тому времени общепризнанной заслугой Гердера считалась разработанная им теория органического развития, согласно которой человек есть закономерное продолжение развития природы. Человеческий род проходит в своем движении ряд последовательных ступеней. Цель поступательного движения Гердер видит во всестороннем осуществлении идеи гуманизма. «Он (человек, — A. C.) должен пройти через разные возрасты, всегда явно в поступательном движении! Одно стремление непрерывно следует за другим!»<sup>25</sup> Единство цели заложено в самой природе человека. «Гуманность — цель человеческой природы, и для этой цели бог передал в наши руки нашу собственную судьбу».<sup>26</sup> Отчетливо выраженным демократическим характером исторического универсализма объясняется влияние Гердера на русскую интеллигенцию 30-х годов, для которой, и для Гоголя в том числе, его «Идеи о философии истории человечества» стали одним из самых авторитетных источников.<sup>27</sup>

Гоголя привлекает трактовка Гердером природной сущности человека, ему близок интерес ученого к «естественным» общечеловеческим

 <sup>&</sup>lt;sup>25</sup> И.-Г. Гердер. Избранные сочинения. Гослитиздат, М.—Л, 1959, стр. 279.
 <sup>26</sup> Там же, стр. 269.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> В списке кинг исторического содержания, подаренных Гоголем А. С. Данилевскому, был указан трактат Гердера «Idées sur la philosophie de l'histoire de l'humanité» во французском переводе Э. Кине (1827). Вполне возможно, что Гогольчитал это сочинение и в подлининке, так как в своей статье обращает внимание на характерные особенности гердеровского стиля. Кроме того, имеющиеся в статье замечания об «пдеальности» гердеровских характеристик конкретных исторических личностей свидетельствуют о знакомстве Гоголя с другим сочинением Гердера—«Письмами для поощрения гуманности», в которых собраны такого рода характеристики.

и напиональным началам бытия человечества как первоэлементам всей его жизнелеятельности в прошлом, настоящем и будущем. Писатель особенно внимательно останавливается на той части учения великого просветителя, в которой дано понятие об историческом идеале. Согласно выдвинутой им концепции прогресса, Гердер исследует, каким предстоит стать человеку, и ищет подтверждения своей идее только в пределах восходящего ряда. Для этого из событий всемирной истории он отбирает и анализирует исключительно колоссальные и возвышенные, освобождая их от фактов обыденной и практически многоликой действительности. Такой ракурс портретных характеристик исторических деятелей представлялся Гоголю, при всем его преклонении перед Гердером, явно недостаточным. По выражению Гоголя, Гердер — «мудрец в познании идеального человека и человечества, но младенец в познании человека» (VIII, 88), т. е. исторически конкретного индивидуума. Гоголевское представление о значении историзма Гердера необычайно интересно потому, что содержит, в сущности, оценку романтического сознания и одновременно свидетельствует о своеобразии мышления самого писателя. Гоголь справедливо усматривает в некоторых моментах исторической системы Гердера черты высокого романтизма. Немецкий мыслитель действительно был одним из крупных предшественников историзма романтического типа, чему не противоречил основной комплексего просветительских идей. 28 В учении Гердера, выразившего завершающий этап эпохи Просвещения, получили философское обоснование фольклорные искания романтиков, открывших прообраз будущих общественных идеалов в истоках народной культуры.

Гоголь полностью согласен с гердеровской трактовкой идеального человека, каким тот станет в ходе исторического прогресса, но он уже видит дальше не только Гердера, но и романтиков. В его интерпретации Гердер младенчески неопытен в познании реальной прозы жизни, из которой произрастает все «высокое и прекрасное». Оценка индивидуального вклада Гердера в науку объективно перерастает у Гоголя в оценку романтического историзма как такового с его слабыми и сильными сторонами. По мысли Гоголя, этот историзм настолько же могуществен в постижении законов общей гармонии мироздания и природных задатков человека, насколько он беспомощен в постижении конкретного хода

истории и его реальных противоречий.

Отличительная особенность гоголевского историзма проявилась в том, что, следуя Гердеру и романтикам в понимании характера общечеловеческого развития и источников его, он стремится обнаружить историческую закономерность и идеал будущего в самой действительности, в будничном течении жизни, а не в отвлечении от ее низкой и пошлой прозы, как то было принято у романтиков. Такая особенность восприятия и переосмысления романтического историзма отчетливо выразилась в творческих поисках и творческом самоопределении писателя. Если гоголевский масштаб эпопейности, о котором говорилось выше как о диапазоне его творческой мысли, восходит к романтической традиции с характерным для 30-х годов апофеозом исторического универсализма, то переосмысление принципов романтической методологии привело ппсателя к особого рода художественной детализации социально-бытовых картин действительности, создающих тот художественный эффект, своеобразие которого, по словам Гоголя, точно подметил Пушкип: «Оп мпе говорил всегда, что еще пи у одного писателя не было этого дара выставлять так ярко пошлость жизпи, уметь очертить в такой силе пош-

<sup>28</sup> См. об этом: В. М. Жирмунский. Жизнь и творчество Гердера. В кн.: В. Жирмунский. Очерки по истории классической немецкой литературы. Изд. «Художественная литература», Л., 1972, стр. 209—276; Г. А. Гуковский. Пушкин и русские романтики, стр. 173—354.

пость пошлого человека, чтобы вся та мелочь, которая ускользает от глаз, мелькнула бы крупно в глаза всем» (VIII, 292). Художественный эффект такой потрясающей силы мог возникнуть именно потому, что всякая художественная деталь, микроскопически малая величина, всякая черточка гоголевского образа приобретала символическое значение, выражая через обычное и всем знакомое всю глубину «нестроения» современной писателю жизни как в национальном, так и общечеловеческом масштабе.

4

Гоголевская интерпретация современности находится в тесной связи с его общими философско-историческими воззрениями и вырастает из его размышлений о животворных, созидательных сплах общемирового прогресса. Во всех исторических статьях и очерках, написанных в первой половине 30-х годов и помещенных в сборнике «Арабески», несмотря на пестроту проблем и неоднородность материала, обращение к разным эпохам истории человечества, существует определенная внутренняя соотнесенность. Гоголь повсюду одушевлен одной целью — отыскать в прошлом и указать современникам на естественноисторические источники общественного развития. Тем самым эти статьи убедительно свидетельствуют о том, на каком фундаменте философско-исторических вырастает проблематика художественного творчества Так, художественная концепция национально-исторического своеобразия России и путей ее развития восходит к философско-исторической идее возрастной эволюции человечества. Эта мысль лежит в основе статьи Гоголя «О средних веках». В ней средневековье характеризуется в соответствии с философским определением, уподобляющим историческую эволюцию человечества возрастным изменениям, свойственным любым живым организмам. Видимо, наиболее глубокое возлействие на Гоголя оказало философско-историческое учение Гердера с его идеей органического развития, так как средние века, в трактовке Гоголя, будучи необходимым звеном в цепи непрерывных исторических преобразований, относятся к прошлому, как юность к детству, а к будущему — как к эпохе возмужалости и зрелости. Именно в таком органическом произрастании предстает у Гердера единство человеческого рода: «Весь жизненный путь человека — сплошное превращение; каждый возраст отдельный его эпизод, и так весь род человеческий находится в состоянии непрерывной метаморфозы». 29 О том, насколько характерным было подобное понимание исторического процесса в России 30—40-х годов, можно, в частности, судить по неоднократным высказываниям Белинского. Человеческое общество, писал он, «развивается не мехапически, но дипамически, т. е. собственною самодеятельностию жизненной силы, составляющей его сущность, не чрез налипание п срощение извие, по внутренно (имманентно) из самого себя, органически, как дерево из зерпа».30

В статье Гоголя средневековье осмысляется как переходное состояние человечества, и пестрое множество разнородных событий объясия ется чертами юпошеской поры, в которую только что опо вступило. Хаотичность «молодых веков» закономерна и целесообразна, так как выражает психологию юпости, — по Гоголю, это главенствующий впутренний нерв средневековья. Особенности этой психологии, по мысли Гоголя, определяют целостный облик эпохи, раскрывающейся в деяпиях «псполинской, почти чудесной отваги» и в событиях столь же «колоссальных» и «необыкновенных». Деспотическая власть пацы, крестовые походы.

<sup>29</sup> И.-Г. Гердер. Избранные сочинения, стр. 229.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> В. Г. Белинский, Полное собрание сочинений, т. III, стр. 338.

рыцарство, научные открытия, торговля — все эти и другие черты эпохи стоят у Гоголя в одном ряду, совмещаясь по принципу психологической общности в нерасчлененный возрастной комплекс. То, что с позиций последующих веков, или возмужалого возраста, кажется необъяснимым либо иррациональным, в свое время имело глубочайший смысл и подчинялось законам органического роста. Именно потому Гоголь и уделяет особое внимание источникам прогресса, что в прошлом коренятся первоначала современной жизни и реальные возможности будущего ее обновления. С этими философско-историческими идеями Гоголя связано его программное требование, обращенное к художнику и формулируемое как необходимость выражения «идеи целого».

Об «идее целого» Гоголь упоминает по разным поводам во многих статьях сборника «Арабески», вводя это понятие каждый раз в новый круг проблем и с его помощью смыкая в единую содержательную сферу философское, историческое и художественное познание. Если «целое» означает у Гоголя все человечество во все периоды его существования, тогда то назначение, которое оно выполняет, следуя своей естественной природе в ходе «возрастной» эволюции, и есть подразумеваемая Гоголем идея всемирной истории. В соответствии с этим дается трактовка «идеи» средневекового общества: «Владычество одной мысли объемлет все народы» (VIII, 18). Характерно, что сама эта «идея» по логике Гоголя понимается как психологическое состояние. Она выражается в присущей людям средневековья одержимости глубокой верой, во всеобщем устремлении к «чудесному», вызванному потребностями юной, «кипящей отвагою» жизни.

На этих представлениях строится эстетическая концепция Гоголя. Искусство, по убеждению писателя, воспроизводит сущностную «идею целого» таким образом, что выражает, в меру своих возможностей, две стороны человеческой жизни: идеальную, вневременную — т. е. тот исторический идеал, к которому взывают таящиеся в природе человека склонности и способности к самосовершенствованию, и современную — т. е. ту, которая раскрывает главное содержание данного исторического момента в целостном психологическом облике общества в его всемирном или национальном смысле.

Проявлением такого искусства является для Гоголя средневековая живопись и архитектура. Величественные, стройные здания готической архитектуры с вытянутыми, как бы летящими к небу линиями, протянутыми «нескончаемо в вышину», явились именно в ту пору, когда «вера, пламенная, жаркая вера, устремляла все мысли, все умы, все действия к одному, когда художник выше и выше стремился вознести создание свое к небу» (VIII, 56), когда «духовное невольно проникает всё» (VIII, 11). Здесь совпадают обе функции искусства: возносящиеся ввысь линии средневековой архитектуры выражают вообще присущее человеку стремление к гармонической идеальной завершенности (вневременная функция) и вместе с тем — основную тепденцию «юпошеской» поры жизни человечества (конкретно-историческая функция).

Такая глубоко плодотворная эстетическая позиция, считает Гоголь, доступна лишь великим творцам, соедипившим «в себе и философа, и поэта, и историка». Опи «выпытали природу и человека, пропикли минувшее и прозрели будущес» (VIII, 78). Впемля их поэзпи, парод постигает в ней сокровенный смысл своего существования.

Эта же гоголевская копцепция, строящаяся на единстве эстетических и исторических припципов, лежит в основе пнтерпретации Пушкина как национального поэта. Она изложена Гоголем в статье «Несколько слов о Пушкине», тоже входящей в сборник «Арабески». Сама личность Пушкина связывалась у Гоголя с представлением о национальном идеале, конкретным и реальным воплощением которого является великий поэт. «При имени Пушкина тотчас осеняет мысль о русском

национальном поэте... Пушкии есть явление чрезвычайное и, может быть, единственное явление русского духа: это русский человек в его развитии, в каком он, может быть, явится чрез двести лет» (VIII, 50).

В трактовке Гоголя Пушкин в высшей степени национален, так как в нем воплотились в очищенном и беспримесном виде сущностные свойства национального характера, а значит, и зримый облик всей нации — в ее исторически закономерном движении к будущему. Этими его особенностями определяется для Гоголя и содержание поэзии Пушкина, и ее непреходящее значение для русской литературы, «потому что истинная национальность состоит не в описании сарафана, но в самом духе народа. Поэт даже может быть и тогда национален, когда описывает совершенпо сторонний мир, но глядит на него глазами своей пациональной стихии, глазами всего народа, когда чувствует и говорит так, что соотечественникам его кажется, будто это чувствуют и говорят опи сами» (VIII, 51—52).

Так в размышлениях о проблемах философпи истории возникают у Гоголя наиболее принципиальные выводы о сущности искусства. Это происходит оттого, что в философии истории Гоголь, как и все передовые люди его времени, ищет и находит теоретический источник демократической общественной позиции и нового эстетического идеала. Все философско-исторические идеи Гоголя предстают во взаимообусловленных сцеплениях и связях, придавая тем самым единство и делостность его концепции. Мысль о возрастной эволюции человечества определяет решение проблемы национального характера, так как органическое развитие человечества совершается путем самовыявления множества национальных индивидуальностей. Общечеловеческая душа проявляется п конкретизируется в реальном психологическом бытии нации. 31

5

Специально проблеме национального характера в ее философском аспекте посвящен очерк «Ал-Мамун». Казалось бы, в пем освещается очень частная тема — дается краткая характеристика личности и деятельности одного из правителей арабского халифата, а также анализ причин упадка государства, только что пережившего свой расцвет. Однако, как это вообще свойственно Гоголю, «ищущему в былом, прошедшем живых уроков для настоящего» (VIII, 479), конкретная историческая тема насыщается поучительными для современности септенциями и перерастает в проблему первостепенной важности для понимания национального развития России.

О национальном характере восточной народности Гоголь сообщает немного и только то, что в общем плане свидетельствует о его резком отличии от общеевропейского типа. Источник стремительного расцвеча арабской культуры и государственности накануне правления Ал-Мамуна Гоголь видит в гармонии и полноте самовыражения ископных черт национального характера. «Его доселе небывалые в истории человечества стихии вспыхнули богато, ярко, странно и совершенно оригинально» (VIII, 79).

Судьба Ал-Мамупа рисуется Гоголем в трагическом аспекте. Воссоздавая его облик, писатель оттепяет возвышенные свойства этой личности. Необыкповенно талантливый, всесторонне образованный, человек тонкого и благородного образа мыслей, он жил одной всепоглощающей страстью: «Он был влюблен в пауку и влюблен совершенно бескоры-

 $<sup>^{31}</sup>$  Этот момент гоголевской конценции также восходит к Гердеру, с точки зрения которого пация сохраняет себя и развивается успешно, если опа «вырос га из собственных корпей и оппрается па саму себя» (И.-Г. Гердер. Избранные сочинения, стр 250).

стно... не думая о ее цели и применении» (VIII, 77). Щедро покровительствуя ученым всевозможных школ, в особенности благоволя к прославленным мудрецам Греции, Ал-Мамун задумал преобразовать весь строй национальной культуры, искоренить суеверие и фанатизм в соотечественниках и «употреблял все старания ввести в свое государство этот чуждый дотоле греческий мир» (VIII, 77). В гоголевском освещении реформа прекраснодушного калифа уже в замысле была утопична, в силу своего волюнтаристского характера и несмотря на то, что была вызвана искренней озабоченностью судьбой пребывающих в невежестве подданных. Гоголь превозносит личные достоинства Ал-Мамуна, стремясь убедить в бесплодности самых возвышенных целей, если они не соответствуют «природным элементам», т. е. внутреннему самобытному складу национальной жизни.

Пока нация созидалась и совершенствовалась из собственных начал, она составляла монолитный общественный организм, — по Гоголю, как бы одну имманентно развивающуюся личность. Упадок государства, наступивший вследствие нововведений Ал-Мамуна, вызвавших внутренний раздор и вражду, объясняется тем, что свойства национального характера, не могущего безразлично воспринимать и усваивать чужеродные элементы, болезненно исказились, утратили созидательную способность, обратились к разрушению своей же сущности, т. е. породили «оппозиционный фанатизм, который растерзал массу...» (VIII, 81).

Гоголь указывает на обобщенное и обязательное для каждой нации значение «исторического урока» Ал-Мамуна: «Он упустил из вида великую истину: что образование черпается из самого же народа, что просвещение наносное должно быть в такой степени заимствовано, сколько может оно помогать собственному развитию, но что развиваться народ должен из своих же национальных стихий» (VIII, 79).

Углубленный интерес писателя к истокам национальной жизни далеко не случаен. Он вызван серьезными размышлениями Гоголя о причинах несовершенства современной ему русской действительности, пораженной социальными и нравственными недугами. Писатель убежден, что единственно правильный подход ко всем насущным проблемам — это осмысление судьбы нации в ее исторической перспективе, в ее движении от прошлого к будущему. Благополучие народа и процветание государства целиком и полностью зависят от того, как развивается национальный характер, преобладают ли в нем творческие элементы или же они извращаются в результате ложного направления, гасящего и нейтрализующего исконную энергию нации.

Именно поэтому решение проблемы национального характера в «Ал-Мамуне» является для Гоголя результатом поисков в истории ответа на самые существенные вопросы русской действительности. Призывая современников извлечь «исторический урок» из трагической судьбы Ал-Мамуна, писатель тем самым предупреждал их о той реальной опасности, которая подстерегает Россию в будущем, если она не обратится к исконным источникам пационального прогресса и утратит свою самобытность, слепо следуя западным нормам жизни.

Следует заметить, что в своих поздних статьях Гоголь не только оппрался на общие припципы, изложенные им в очерке, но и прямо настаивал на неизменности своих философско-исторических взглядов: «И прежде и теперь я был уверен в том, что пужно очень хорошо и очень глубоко узнать свою русскую природу, и что только с помощью этого знапья можно почувствовать, что именпо следует пам брать и заимствовать из Европы, которая сама этого не говорит. Мне казалось всегда, что прежде, чем вводить что-либо новое, нужно не как-нибудь, но в корне узнать старое...» (VIII, 436). Говоря в «Выбранных местах из переписки с друзьями» о реформаторской деятельности Петра I, Гоголь оценивает

ее с тех же позиций, которые в общем виде были сформулированы им еще в «Ал-Мамуне» (см.: VIII, 369—370).<sup>32</sup>

В продолжение всей жизни творческому воображению Гоголя современная Россия рисовалась в виде богатыря, чья удаль и исполинские силы скованы летаргическим сном. Оттого ничтожно и мелочно ее пынешнее существование: «Дремлет наша удаль, дремлет решимость и отвага на дело, дремлет наша крепость и сила, — дремлет ум наш среди вялой и бабьей светской жизни, которую привили к нам, под именем просвещения, пустые и мелкие нововведенья... богатырски задремал нынешний век» (VIII, 281, 278).

Воскресить в современном поколении ревностную жажду к самопознанию и усовершенствованию, а для этого «высветлить человека во всех его силах, а не в одном уме, пронести всю природу его сквозь какой-то очистительный огонь» (VIII, 285) — вот, пожалуй, сокровенная мысль Гоголя, пронизывающая все его творчество и обусловленная оптимистпческим характером его философско-исторических взглядов. Писателя вдохновляет вера в великое будущее России, залогом которого, по его мнению, является ее историческая молодость, скрытая в глубипе народной жизни энергия еще не разверпувшихся в меру своих национальных возможностей самодеятельных и самобытных стихий. Именно так истолковывал сам Гоголь смысл своего лирического обращения к Россип в поэме «Мертвые души»: «От души было произнесено это обращенье к России: "В тебе ли не быть богатырю, когда есть место, где развернуться ему!.. Я слышал то великое поприще, которое никому из других народов теперь невозможно и только одному русскому возможно, потому что перед ним только такой простори только его душе знакомо богатырство» (VIII, 291, 292). Правда, конкретные исторические пути, ведущие Россию к блистательному будущему, Гоголю были неясны. Поэтому она предстает на страницах поэмы в символическом образе птицы-тройки, в своем стремительном движении обгоняющей другие народы и государства.

Подтверждение неисчерпаемых возможностей русской национального стихии видел Гоголь в фольклоре, занимающем одно из принципиально важных мест в его философско-исторической концепции. Наиболее полно свой взгляд на фольклор Гоголь выразил в статье «О малороссийских песнях», написанной в 1834 году. Эта статья замечательна во мпогих отношениях. Во-первых, она позволяет судить о гоголевской интерпретации фольклора в целом, являясь своеобразным теоретическим обобщением предыдущего творческого опыта писателя. Во-вторых, резюмирует философское отношение Гоголя к народной поэзии как своеобразному путеводителю по истории внутренней, психологической жизни нацпи. В-третьих, разъясняет некоторые существенные особенности эстетического идеала Гоголя. Правда, эти и другие аспекты статьи специально им не декларируются, а составляют пекий общий принцпп паблюдения и оценки фольклорного материала.

Фольклор уподоблен Гоголем вечно «живой, говорящей, звучащей о прошедшем летописи» (VIII, 91). Она создается самим пародом п следовательно, свидетельствует достовернее о его жизни, чем документальная хроника, летописные своды. 33 Для писателя своеобразие псары

<sup>32</sup> Мемуарное подтверждение этого см. в «Литературных и житейских воспоминаниях» И. С. Тургенева (И. С. Тургенев, Полное собрание сочинений и и сем в двадцати восьми томах, Сочинения в иятнадцати томах, т. XIV, изд. «Наук.». М.—Л., 1967, стр. 69).

М.—Л., 1967, стр. 69).

33 О предпочтительном значении песен перед летописями Гоголь пеоднократыю высказывается в письмах: «Вы не можете представить как мне помогают в петории песни. Даже не исторические, даже похабные: они все дают по новой черые в мою историю...» (X, 284; М. А. Максимовичу от 9 ноября 1833 года); «... каждым звук песни мне говорит живее о протекшем, нежели наши вялые и короткие в тописи...» (X, 299; И. И. Срезневскому от 6 марта 1834 года).

ризма песен обусловлено их особой поэтической природой, воспроизводящей целостный строй национального характера, передающей «все изгибы и оттенки чувств, волнений, страданий, веселий изображаемого народа» (VIII, 91).

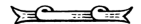
Гоголь отмечает присущую песне связь со своей эпохой. Песни, говорит он, «не отрываются ни на миг от жизни и всегда верны тогдашней минуте и тогдашнему состоянию чувств» (VIII, 91). В подобной сопричастности фольклора действительности характерным для него оказывается не документальная точность частных исторических подробностей, а отражение психологического и нравственного содержания национальной жизни: «Историк не должен искать в них (песнях, — A. C.) показания дня и числа битвы или точного объяснения места, верной реляции: в этом отношении немногие песни помогут ему. Но когда он захочет... выпытать дух минувшего века, общий характер всего целого и порознь каждого частного, тогда он будет удовлетворен вполне; история народа разоблачится перед ним в ясном величии» (VIII, 91).

Фольклоризм Гоголя органически вливается в вызревающую у него к середине 30-х годов философско-историческую концепцию развития человечества. Народное творчество осознается Гоголем как та подлинная историческая реальность, бережно хранимая в памяти народной, которая выражает структуру младенческого сознания народа, идеальный, еще не замутненный последующими изменениями облик нации. Фольклор — высший образец вдохновенного искусства, органически соединившего в себе поэзию и историю.

\* \* \*

Работа Гоголя над историческими очерками и статьями шла параллельно созданию повестей, составивших сборники «Вечеров на хуторе близ Диканьки», «Миргорода», «Арабесок», и одновременно с попытками создания социальной комедии. Будучи вызвана потребностью молодого писателя осмыслить свой художественный метод, стихийно складывающийся в творческой практике, эта работа действительно привела к осознанию и обоснованию наиболее существенных принципов метода, который именно в творчестве Гоголя приобретет те отчетливые очертания, которые дадут основание определить его как критический реализм.

Рассмотрение материала исторических штудий Гоголя заставляет сделать вывод о том, что ключ к объяснению художественной позиции Гоголя находится в выработанной им философско-исторической системе воззрений. Выявление самобытных национальных начал русской жизни в свете единых закономерностей общечеловеческого развития становится главной творческой задачей писателя, определившей своеобразие художественного способа изображения современной ему социальной действительности от первой книги «Вечеров на хуторе близ Диканьки» до последнего грандиозного замысла национально-исторической эпопеи — «Мертвых душ».



## М. М. ПРИШВИН И Ф. М. ДОСТОЕВСКИЙ

## (ПРОБЛЕМА ПРЕЕМСТВЕННОСТИ ТРАДИЦИИ)

Пришвин и Достоевский... Перед пами два столь различных мира, что на первый взгляд самая постановка проблемы в плане преемствепности традиций кажется надуманной. В одном случае перед нами «гениальнейший художник, который так изумительно тонко чувствовал силу зла, что казался творцом его», а в другом — самобытнейший писатель, признававшийся в том, что ему «легче превратиться в собаку, в ковер, в елку или березку, чем в иного, чуждого» ему «человека, в разбойника, в вора», <sup>2</sup> и умевший «измерять и ценить человека не по дурному, а по хорошему в нем».3

Характеры дарований Пришвина и Достоевского действительно резкоотличаются друг от друга, у каждого из них своя особая концепция человека и мира и своя художественная система ее выражения. Не будучи современниками, в искусстве слова они явились представителями двух различных исторических эпох. Однако при всей песовместимости творческих обликов обоих художников в их судьбе есть нечто удивительно сходное. Сходство это в первую очередь определяется тем, что и Достоевский и Пришвин исходили в своем творчестве из первостепенного значения нравственных законов в устройстве общества. Поэтому в огромном полифоничном художественном мире Достоевского несомненно были такие мысли, образы, идеи, мотивы, которые не только соотносимы с миром другого художника — Михаила Пришвина, но действительно были пороги ему по самой своей сути.

И не случайно имя Пришвина все чаще ставится рядом с именем Достоевского. Ч Но специальной работы, посвященной этой важной проблеме, до сих пор нет. Настоящая статья является попыткой наметить основные положения как проблемпо-тематического, так и эстетического характера в решении названной темы.

Духовное формирование М. Пришвина проходило под живым возденствием на него русской и мировой классической литературы. В немалои мере этому способствовала мать писателя Мария Ивановна Игнатова, по свидетельству сына, питавшая «большую склоппость к литературе» (т. 1,

стр. 200). Не потому ли и юный Пришвин уже в гимпазическую пору основательно был знаком с произведениями великих классиков? Тогда же

<sup>1</sup> А. М. Горький, Собрание сочинений в тридцати томах, т. 19, Гослитиздаг,

М., 1952, стр. 12.

<sup>2</sup> М. М. Пришвин, Собрание сочинений в шести томах, т. 6, Гослитиздаг, М., 1957, стр. 758. Далее ссылки на это издание даются в тексте с указанием тома и страницы.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> А. М. Горький, Собрание сочинений в тридцати томах, т. 24, стр. 268.

<sup>4</sup> См.: В. Д. Пришвипа. М. М. Пришвип о Л. Н. Толстом. В кп.: Творчество Л. Н. Толстого. Гослитиздат, М., 1959, стр. 481—482; В. Кожипов. Не соперничество, а сотворчество. «Литературная газета», 1973, № 44, 31 октября, стр. 4—5.

он прочитал впервые и роман Достоевского «Братья Карамазовы», к которому вновь вернулся в последние годы жизни.

В доме Алпатовых книги не просто читали — книги становились живыми участниками постоянных разговоров обитателей усадьбы о смысле жизни. Чаще всего эти споры были связаны с именами Льва Толстого и Достоевского. Примечательны в этом отношении главы «Бой» и «Соловьи» автобиографического романа «Кащеева цепь». Своеобразный «надрыв», душевный надлом, раздвоение личности, свойственные молодому поколению конца прошлого века (образы Лидии и Николая), связываются здесь с влиянием идей автора «Бесов» и «Братьев Карамазовых», которому противостоит пример Л. Толстого с его вниманием к «людям здоровым» (т. 1, стр. 193).

Два имени — Толстого и Достоевского — в сознании Пришвица и впоследствии чаще всего противопоставлялись друг другу. Очевидно, в этом сказывалось чувство «родства» и «соседства» в литературе с Толстым и одновременное ощущение того, что Достоевский менее доступен, так как постигает мир средствами иными, чем сам Пришвин. Вместе с тем и Достоевского Пришвин относил к числу «десяти великих мудрецов», к «старейшим праведникам русской литературы», под обаянием творчества которых он не только вырос и воспитался в своем Орловском краю, но и находился затем всю жизнь. Будучи вообще строгим в своем отношении к книге, М. М. Пришвин причислял произведения Достоевского к «вечным спутникам» своей жизни, к которым он обращался по самым разным поводам.5

В сложной обстановке конца 20-х годов, в период засилия критики рапповского толка, когда Пришвина все еще отлучали от большой русской литературы, писатель жил ощущением своей родственной связи с величайшими «праведниками», в том числе с Достоевским. Именно тогда на страницах «Журавлиной родины» Пришвин прямо указал на это, дав одновременно самую высокую оценку роману Достоевского «Бесы». Обращает на себя внимание и самый аспект, который избирает Пришвин при оценке романа «Бесы», как и вообще таланта Достоевского. Для Пришвина Достоевский был «писателем с поведением». А это, как известно, высшая пришвинская оценка любого таланта. Он ценил не самый «талант» писателя, не его «мастерство», а именно «творческое поведение» художника, его «человеческие страницы». В этом смысле и вся русская реалистическая литература воспринималась Пришвиным как «история нашей морали в ее движении к правде».6

В 30-е годы, утверждая в поэме «Жень-шень» чувство радости как основу «понимания жизни всей во всем родстве», Пришвин спорит с Достоевским и другими апологетами человеческого страдания как пути

к нравственному очищению личности (т. 3, стр. 237).

Дни Великой Отечественной войны, в глазах Пришвина ставшие пе только днями невыразимых человеческих страданий, но и днями «суда всего нашего народа, всей пашей культуры, нашего Пушкина, нашего Достоевского, Толстого, Гоголя, Петра Великого и всех нас», еще более обострили внимание писателя к «десяти великим мудрецам». Никогда прежде не был столь велик интерес М. М. Пришвина к творчеству Достоевского, как в годы Великой Отечественной войны, и тому были свои причины. Отказавшись от предложения эвакуироваться в глубокий тыл, Пришвин вместе с семьей уезжает из Москвы в Усолье, глухую деревню Ярославской области. Отрезанный от Москвы километрами бездорожья,

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> М. Пришвин. Незабудки. Изд. «Художественная литература», М., 1969, стр. 82, 111. <sup>6</sup> Там же, стр. 87.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> М. Пришвин. Повесть нашего времени. Ярославское книжн. изд., 1957,

не имея часто надлежащей информации, художник остался перед лицом надвинувшейся на Отчизну опасности наедине со своим народом.

Вполне естественно, что в этих условиях Пришвин обращается к «великим мудрецам» нашей классики как к живым собеседникам, одновременно в себе самом «собирая внимание» к живущим рядом людям. Именно так он понимал свою творческую задачу с первых же дней войны: «Как писатель, я должеп быть сейчас во всей собранности внимания к жизпп людей, ходящих в ожидании Слова. Наступает величайший момент в жизни народов, когда именно и совершаются чудеса».8

Ведь война эта была войной, в которой должны были, по мнению Пришвина, принять участие все — «и живые, и мертвые». Вот почему художник соединяет в своем переживании внимание к современнику, взявшему на свои плечи все бремя войны, с вниманием к учениям «великих праведников», так много сказавших нам всего о человеке. Пришвип стремится понять современность через прошлое и прошлое оценить через современность. Великая война, разрушив мирную жизнь и привычные нравственные представления, заставила художника вновь вернуться к «вечным» проблемам искусства, которые потому и называются «вечными», что их нельзя решить раз и навсегда — на все времена, ибо каждая эпоха требует и своеобразного их решения. Решить же жгучие проблемы современности для Пришвина невозможно, не учитывая при этом опыт предшественников, ибо современность в сознании писателя прямо вырастает из прошлого. Судьба народов, Родины, цивилизации, «простого русского мальчика», взявшего в руки винтовку, — в центре внимания художника.

М. М. Пришвин в дни войны, столь обострившей его внимание к человеку, чувствует себя стоящим на новом этапе своего творческого пути, в начале «круга жизни», ознаменовавшегося, как мы знаем теперь, созданием таких литературных шедевров, как «Рассказы о ленинградских де-«Кладовая солнца», «Осударева дорога», «Корабельная чаща». «Мне кажется, — запишет В своем дневнике писатель 1942 года, — что я сейчас нахожусь накануне того же выхода из нравственного заключения, которым было мне путешествие в край непуганых птиц. С таким же чувством благоговения, как тогда в природу, я теперь направляюсь к человеку, нет и... возьму его в себя и к этому ничтожному серпику жизни приставлю дополнительный — Всего-человека. Так и начну свой новый круг жизни».9

Художник напряженно размышляет в дни войны о «красоте подвига» простых людей, которые охраняют «солнечную жизнь» на земле, и о войне как столкновении ложной идеи — «Должного, выведенного арифметически», — «падающей на людей гораздо ужасней, чем фугасные бомбы», с началом личным, воплощенным в образе простого человека, все того же «бедного Евгения», безумпо стучавшего «кулаком по фаперному забору», сокрывшему погибших, и грозившего безликому математику Цивилизации: «Ужо тебе». 10

Мысль человека пе могла примириться с ужасом этпх дней, страдання людей звали к отмщению. В сердце художника боролись две идеи — идея любви и смирения, которую проповедовали до него Толстой и Достоевский, п идея отмщения и возмездия «Страшному всаднику» войны, которых требовала от художника вся боль века.

Переживая опыт военных лет, Пришвин стремится, однако, работать «для мира». Так, в эти годы он вплотную подходит к теме правдотворчества жизни, отчасти нашедшей свое воплощение в «Повести нашего врсмени», по полнее всего раскрытой им в книгах послевоенных лет: «Кла-

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Там же, стр. 212.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Там же, стр. 284.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Там же. стр. 206, 207.

довой солнца», «Осударевой дороге», «Корабельной чаще». В «Повести» же пассивному чувству страдания, утверждаемому Толстым и Достоевским, Пришвин в условиях «ожесточения нравов, порождаемого войной», противопоставляет «сострадание» как «источник активной любви» и «возмездия», понимаемого писателем как творческое поведение человека — носителя идеи «правдотворчества», участника строительства «дома для всех».

Вне этого круга проблем и размышлений Пришвина времен Великой Отечественной войны, неизменно несущих на себе печать волнений и искапий художника, нельзя отчетливо уяснить себе и смысл высказываний Пришвина о Достоевском, относящихся к этому периоду и, кстати. наиболее обстоятельных и многочисленных.

Полнее всего пришвинская оценка творчества Достоевского раскрывается в дневниковой записи писателя, сделапной им тогда же, в Усолье. в связи с повторным чтением романа «Братья Карамазовы». Как свидетельствует запись, в глазах Пришвина Толстой и Горький «больше Достоевского» потому, что они «хотят видеть прекрасное... в своем естественном и независимом состоянии, тогда как Достоевский ставит прекрасное в человеке в зависимость от греха...» При этом в понимании Пришвина «красота, независимая от греха и человека», связывается с изображением природы, чего нет в произведениях Достоевского, «за малым исключением». По мысли Пришвина, «Достоевский до конца своей личности погружен в человечину и не свободен в поэзии за пределами греха»... Толстой же и Горький способны забыть о грехе человека («тени») и дать «мир в ширину по ту сторону греха» (один лишь «свет»).

Вместе с тем Пришвин по одним только «клейким листочкам» Достоевского догадывался о том, что писатель «жаждал постигнуть весь этот мир святой, лежащий в пределах человечины, но "осанна" ему не давалась», ибо «чуть только шевельнется мысль об "осанне", как появляется грех в образе человеческой пошлости». 12

Справедливость этой пришвинской догадки яснее всего подтверждается одной из ключевых, любимых Достоевским сцеп романа— сценой известного разговора Дмитрия Карамазова с Алешей. В Желая было начать свою исповедь о жизни «Гимном к радости» Шиллера, Дмитрий все время сбивается на тему унижения человека и в конце концов свое впимание переключает на проблему «карамазовщины», страшный суд над которой вершит Достоевский в образе Федора Карамазова, чья плотоядная любовь к жизни вылилась в отвратительную форму «паучьего сладострастья».

В душе Ивана огромная жажда жить, «хотя бы и вопреки логике», любовь к «клейким весенним листочкам» и «голубому небу» соседствует рядом с представлением о жизни как безумном и проклятом бесовском хаосе и, в конечном итоге, отравляется им. 14

Научиться любить самую жизнь «больше, чем смысл ее», любить «прежде логики», «нутром и чревом», с точки зрения Алеши Карамазова, составляет первую половину дела каждого человека на Земле, в то время как вторая сводится уже к поискам смысла жизни, к человеческому подвигу во имя лучшего ее устройства.

lib.pushkinskijdom.ru

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Тему «независимой красоты» Пришвин связывал также с образом женщины. Так, в «Кащеевой цепи» Алпатов воспринимает «Сикстпнскую мадонну» Рафаэля как художественное воплощение «естественной певинности людей» (т. 1, стр. 363). Красота мадонны пезависима, естественна, существует, как и красота природы, сама по себе.

 <sup>&</sup>lt;sup>12</sup> М. Пришвин. Повесть нашего времени, стр. 216—217.
 <sup>13</sup> Ф. М. Достоевский, Собрание сочинений в десяти томах, т. ІХ, Гослитиздат, М., 1958, стр. 134—138.

Другими словами, у Достоевского мотив радости жизни существует как антиномия страдания, как один из голосов в полифоничном мире писателя.

Обычно его носителем является пейзаж, который в произведениях Достоевского весьма редок. Весь погруженный «в человечнну», художник мало когда прибегает к прямому изображению природы, подавая ее «исключительно в человеческих переживаниях». Иногда это вовсе даже и не пейзаж в привычном смысле слова, а просто отдельные детали типа «вековые сосны», «клейкие листочки», ставшие символом целого мира — мира природы с ее красотой и самой жизни, жизни прекрасной, которой жаждет душа героев Достоевского, но путь к которой для них закрыт «карамазовщиной».

Достоевский, глубоко «ощущая радость, без которой нельзя миру стоять и быть», не мог отдаться свободному ее утверждению из-за пленившего душу писателя «греха в образе человеческой пошлости». К тому же тема радости жизни для Достоевского не была современной — современной тогда была тема человеческого страдания, на которой п сосредоточил по преимуществу все свое внимание художник.

М. М. Пришвин был свободен от этого плепа, и вот почему ему удалось стать по преимуществу певцом радости жизни, перемогающей всякое эло, «независимой от человека, содержащейся в мире вне человека и дарованной ему при рождении в младенчестве, детстве». 17

Как никто другой, Пришвин сосредоточивал свое творческое внимание на выявлении этой «святости жизни», присутствующей не только в природе, но и в «простоте труда рабочего или крестьяпина и просто в здоровье живой жизни». 18

Здесь важно отметить, что с тем же критерием «святости жизпи» Пришвин стремился подойти не только к изображению природы, но п к изображению человека — в отличие от Достоевского, измученного «грехом в образе человеческой пошлости».

Не потому ли творчество Достоевского столь сильно привлекало внимание Пришвина и в тот момент, когда сам Пришвин начал новый «круг жизни» в направлении от опосредованного изображения человека через природу к прямому изображению самого человека?!

Но при этом позиции обоих художников в подходе к человеку были своеобразными, почти так же диаметрально противоположными, как, скажем, человеческая «святость» и «греховность».

Такова была логика развития творческого дарования Пришвина. Однако сам художник, называя свой рабочий принцип принципом «у границы» — «встречи божественной природы человека, его духа, с обыкновенной "натуральной природой"», — сознавал, что в его «писаниях, даже самых лучших, вроде "Гаечек", "Раков" и т. п., есть упрямство в избегании привлечения к прпроде напрямую человеческой души». 19

Своими лучшими произведеннями Пришвин считал те, где ему удалось достичь гармонического слияния природы и человека, иными словами, «святости человека» и «святости природы».

Что же касается классической традиции изображения «плененной красоты», то она не была совершенно чужда самому Пришвину, о чем и свидетельствуют страницы «Кащеевой цепи» (т. 1, стр. 494). Однако

<sup>15</sup> М. Прпшвпп. Повесть пашего времени, стр. 316.

<sup>10</sup> Кстати, сам Достоевский взял эти слова из неоконченного стихотворения. А. С. Пушкина «Еще дуют холодные ветры», находившегося в черновых набросках поэта 1828 года. Так что за «клейкими листочками» у Достоевского пезримо стоичеще и дивный мир пушкинской поэзии (см.: Ф. М. Достоевский, Собрание сочинений в десяти томах, т. Х, стр. 497).

<sup>17</sup> М. Пришвии. Повесть нашего времени, стр. 217.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Там же.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Там же, стр. 247.

верно и то, что здесь тема «плененной красоты», столь органически и сложно переплетавшаяся с мотивом «бедного Евгения» из «Медного всадника», в свою очередь сопровождающего рассказ о драматической любви Алпатова к Инне Ростовцевой (глава «Alter ego») и «уличного оборванда» Гриши к дочери протоиерея (глава «Любовь по воздуху»), Пришвиным лишь едва намечена и переключена затем в план изображения красоты освобожденной. «Все это теперь кончилось...— продолжает автор.— Сбылся мой старый сон, много раз мне повторявшийся: будто бы весь город-призрак исчез, а я хожу по болоту наедине с осушительной затеей Петра» (т. 1, стр. 494).

Даже в таком сложном, многослойном, насыщенном социально-нравственной проблематикой романе, как «Кащеева цепь», Пришвин, в отличие от Достоевского, умел через изображение природы дать «красоту, независимую от греха и человека».

Рисуя в восприятии Алпатова «весну света» в Петербурге (глава «Флора и фауна»), Пришвин подчеркивает свою особую позицию в сравнении с русскими классиками, и в частности с Достоевским (т. 1, стр. 469).

Герой Пришвина в классическом мрачном Петербурге, с его «вертенами и облавами на проституток», с его «болезненными белыми ночами», в Петербурге «по авторам», открывает для себя независимую от человека красоту «весны света» (т. 1, стр. 470).

Найденный образ — образ «света» — перейдет затем в рассказ «Город света», созданный Пришвиным в разгар Великой Отечественной войны. В этом рассказе писатель окончательно отойдет от устоявшейся литературной традиции, когда поэты трудились «над изображением петербургских дождей, туманов, липкого мокрого снега и тревоги белых ночей», городу и создаст, в противоположность классическому «городу-призраку», свой образ — «город света».

Пришвинский образ оказывается не менее емким символом, чем классический. Он также несет в себе глубочайший нравственный смысл: в нем угадывается отсвет «трагической славы» города на Неве, в нем дана нравственная оценка величайшему событию современности — героической борьбе против фашизма.

Размышляя об идейных истоках и «бесчеловечности воинствующего национализма», Пришвин находит нравственный выход в том, что все народы должны чувствовать «свой стыд перед другими, стыд, вытекающий из глубокого чувства родства и ответственности за общее дело».<sup>21</sup>

Все это прямое свидетельство того, что Пришвин, наследуя традиции прошлого, двигался вместе со своим временем. Завоевания реалистического искусства в его художественной практике нашли свое оригинальное преломление.

В литературе Пришвип шел путем концентрации добра, иными словами, будучи противником простого «факта», он подавал «факт в желанном... направлении». В этом плане и самый реализм понимался Пришвиным как открытие выхода в светлую сторону жизни, как умение раскрывать в образах искусства «добро» в элементарном его понимании, доступном всякому, даже самому «простому человеку». Художник должен, по Пришвину, «мипуя соблазн красивого зла, сделать красоту солпцем добра» (т. 5, стр. 508). Усиление внимания к добру писатель считал самым действенным способом борьбы со злом, ибо, исходя из представления о том, что «сущность поэзии и жизни одна», был твердо убежден:

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> М. Пришвин. Дорога к другу. Изд. «Молодая гвардия», 1957, стр. 32.

 <sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Там же, стр. 34.
 <sup>22</sup> В кн.: М. Пришвин. Сказка о правде. Изд. «Молодая гвардия», М., 1973, стр. 464.

«...художник сгустил эло, и оно стало жить. Но ведь так художник может сгустить добро!»  $^{23}$  Эти слова М. М. Пришвина, сказанные им о Гоголе, вполне могут служить определением одной из основных особенностей творческого принципа Достоевского, так же как и Гоголь, шедшего в искусстве по пути «сгущения зла». Пришвин же продвигал дело жизни в «светлую сторону» тем, что концентрировал, «сгущал добро». И в этом одна из главных особенностей реализма писателя.

Отвергая многочисленные упреки критики, обвинявшей художника и в «доброте», и в «бесчеловечности», Пришвин, опираясь на письма друзей-читателей и на опыт своих предшественников, в последние годы жизни обрел полную уверенность в правоте своего творческого направления, о чем и записал в дневнике: «... действительно новый мир можно построить только из неоскорбленного существа человека. "Красота спасет мир", — сказал Достоевский». 24 Применяя формулу Достоевского к своему творческому принципу, Пришвин разъяснял: «"Красота спасет мир" — это значит, придет время, и всемирный противник чужого факта — художник — будет не только мечтателем, как теперь. Он будет осуществителем личного и красивого в жизни». 25

В другом контексте эти слова Достоевского трактовались Пришвиным гораздо шире, так как переключались им на всего человека как участника нравственного переустройства мира: «...мир будет спасен, когда удастся всем войти в красоту, не по одному, а вместе...» (т. 6, стр. 508).

В этом расширенном, т. е. нравственном, смысле формула Достоевского уточнялась Пришвиным: «Не красота спасет мир, а добро». 26

Дело в том, что Пришвин, рассматривая красоту как доброту мира, одновременно не склонен был ставить между ними знака равенства, так как замечал «зло в красоте».

Однако важнее здесь подчеркнуть именно эту подвижническую веру в добро, красоту, которая несомненно роднит обоих художников, шедших к их утверждению столь различными творческими путями.

Еще нагляднее своеобразие Пришвина-художника в сравнении с Достоевским выступает в решении основополагающей проблемы всей русской и мировой культуры — проблемы «личность и общество». И это тем показательнее, что оба писателя шли от традиции Пушкина, который первым поставил эту проблему в отечественной литературе. Однако пушкинская традиция в творчестве Пришвина и Достоевского нашла свое особое воплощение, оригинальность которого определилась эпохой, мировоззрением, характером дарования обоих авторов. Известно, что Достоевский, испытав в начале своего творческого пути влияние Гоголя, затем отошел к Пушкину. Творческое воображение Достоевского, вслед за Пушкипым, приковывается к образу «мелкого чиновника, человека безо всякой власти, безо всякой опоры». Тема исторической необходимости и малепького человека в творчестве Достоевского с тех пор становится органичной и выступает в его произведениях как конфликт между Лицом и миром. Бунтующие герои Достоевского продолжают линию пушкинского Германпа из «Пиковой дамы», Алеко из «Цыган», Евгения из «Медного всадника». При этом в пушкинских героях Достоевского привлекала именно таящаяся в них потенциальная сила протеста, способность восстать против «власть имущих». К тому же самое решение Достоевским

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Там же, стр. 392.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Там же, стр. 397. <sup>25</sup> Там же, стр. 464.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Там же, стр. 393.

<sup>5</sup> Русская литература, № 2, 1976 г. lib.pushkinskijdom.ru

проблемы «личность и общество» вполне соотносимо с ее решением Пушкиным в «Медном всаднике». Как и Пушкин, Достоевский в своем великом пятикнижии развивает тему жестокости, несовместимости «медных законов» исторической необходимости и интересов отдельной личности. Герои Достоевского, как и герои Пушкина, быотся в тисках этой необходимости, не находя выхода. Не имея сил найти надлежащего исхода, они, как правило, гибнут или оказываются в неразрешимой трагедийной ситуации. Все романы Достоевского чаще всего называют романами-тра-

Что же касается М. М. Пришвина, то он и родился как художник с этой темой у Надвоицкого водопада в тот момент, когда в образе капли в ее соотношении со всей массой воды он открыл для себя решение вопроса о соотношении личности и общества, «всех и каждого». Именно с этого момента тема эта, забивая «каменным обломком... поэтический путь» (т. 6, стр. 405) писателя, становится определяющей мыслью, нравственным центром его духовных исканий, центром, вокруг которого всю жизнь «ходит душа» художника. От книги к книге так или иначе Пришвин возвращался к этой проблеме.

По верному замечанию В. Д. Пришвиной, «тема эта — сердце личности Пришвина, сердце его жизненного труда».<sup>28</sup>

Однако в произведениях Пришвина, в отличие от Достоевского, эта тема, прошедшая сложную эволюцию, не является столь прямой и обнаженной, а скрывается во множестве художественных образов. В первых книгах Пришвина она чаще живет в лирико-философских отступлениях автора, создавая аромат произведения в целом, и так до тех пор, пока не становится центральной мыслью «Осударевой дороги» и «Слова правды», определяющей уже и самую основу сюжетосложения этих произведений. При этом отличие Пришвина от Достоевского и других классиков русской и мировой литературы определяется не только тем, как подана в произведениях эта тема, а главное, как она решена. Пришвин не мог удовлетвориться решением этой темы в пользу общества, достигаемым лишь благодаря «скачку авторов» через личность героя: «Гете скачет через Филемона и Бавкиду, Пушкин — через Евгения». 29

И если после Пушкина русская литература, в том числе и Достоевский, пошла по линии раскрытия противоречий между личностью и обществом, то М. М. Пришвин, не желая мириться со «скачками авторов» через личность (всякий «пропуск жизненных единиц при обобщении» для писателя величайший нравственный «грех»), уже в новых исторических условиях свои усилия направил в сторону положительного решения проблемы — соединения интересов личности и общества, такого соединения, при котором личность обрела бы нравственную свободу и одновременно служила бы обществу всем делом своей жизни, иными словами, чтобы личное Хочется гармонически соединилось бы с общественным Надо, так соединилось бы, чтоб добро выходило само собой, как условие жизни, которую ведет человек: «Тема нашего времени... — как любить всех, чтобы сохранить впимание к каждому...» (т. 6, стр. 599). Художник мечтал «на всем свете жизнь такую создать между нами, чтобы всем хорошо было и каждому лучше» (т. 6, стр. 744). Поэтически эта мысль нашла свое воплощение в мпогочисленных художественных образах, в частности это и образ елки, каждый сук которой «по-своему и со свопм лицом несет и отдает свою жизнь на образование ствола — этой математи-

29 М. Пришвин. Сказка о правде, стр. 451.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> См. в кн.: В. Я. Кирпотип. Достоевский-художник. «Советский писа-

тель», М., 1972. <sup>28</sup> В. Д. Пришвина. Слово правды. «Русская литература», 1973, № 1, стр. 30. См. также статьи В. Д. Пришвиной в кн.: М. Пришвин. 1) Сказка о правде, стр. 311—316; 2) Незабудки, стр. 5.

ческой прямой пути всех к солнцу»; и образ «великого солнца», которое «любит все ветви, все лапки, все иголочки... любит всех-то равно, а каждую иголочку больше»; 30 и образ «пчел в ульях», где «взяток» мыслится писателем как «личное участие в создании общественного блага» (т. 3. стр. 481); и образ «ровного поля высокой зацветающей ржи», в котором нет, однако, «равных по точности» «ни одного колоска, ни одной соломины» — «все поле ровное, и у высоких нет упрека малым, и у малых нет зависти к высоким» (т. 5, стр. 539).

Ставя вопрос таким образом, Пришвин не мог не учитывать художественный опыт своих предшественников, в том числе и Достоевского, исследовавшего социальный конфликт между обществом и личностью. Не потому ли Пришвин положительное решение этой проблемы переносит в сферу творчества? Именно творчество, по Пришвину, является той почвой, на которой может вырасти правда взаимопопимания «всех и каждого».

«Два выхода из необходимости: бунт и творчество. Но за бунт люди отвечают. А творчество есть выход личный, это и есть "мир"». 31 Об этом — все книги М. М. Пришвина.

Ведь и пришвинский Всечеловек есть не что иное, как синоним человеческого общества, определяемого художником как живой творческий организм. Иными словами, Пришвин понимал человеческое общество не как организацию, а как живой «организм» (т. 5, стр. 555), где «каждый... является связью для всех» (т. 5, стр. 545). При этом писатель говорил о «распаде» всех людей на тех, «кто борется за существование, как всякий зверь, и на тех, кто борется за первенство» (т. 5, стр. 450), иначе на «индивидуальность» как составную часть общества и на «личность» как его творческую единицу. Сущность нравственного переворота, по мысли Пришвина, должна заключаться в том, чтобы уничтожить дикую борьбу за существование между людьми, заменив ее борьбой за творческое «нервенство» личности: «То место, где я стою, — единственное, тут я все занимаю, и другому стать невозможно. Я последнюю рубашку, последний кусок хлеба готов отдать ближнему, но места своего уступить никому не могу, и если возьмут силой, то на месте этом для себя ничего не найдут, и не поймут, из-за чего я на нем бился, за что стоял». 32

Не случайно и идею коммунизма писатель понимал как «матерински-служебную идею борьбы за творческое единство всего человека на земле». Пришвин исходил из того, что новую форму общества, идущую на смену изживающей себя индивидуалистической и собственнической, нельзя построить без участия «каждого из всех». Для писателя все, что направлено в сторону добра и творчества жизни, представляется одинаково важным и значительным: поэт или художник стоит в одном ряду с «башмачником» и женщиной-матерью, воспитывающей своих детей. так как их усилия вливаются в общее русло творчества жизни. При этом деятельность пришвинского «каждого из всех», как говорилось выше, должна соответствовать личному Хочется и соотноситься с общественным Надо. Поиски «каждого из всех» такой формы бытия, которая позво лила бы ему служить обществу всей силой своей личности, и есть, в понимании Пришвина, борьба человека за «единство самой жизни».

Вот почему и самый конфликт между Лицом и миром в книгах Пришвина, в отличие от Достоевского, носит иной характер, более личностный, нежели социальный, раскрывающий борьбу героя за свое призвание, за осуществление цельности своего существа. «Вся моя жизнь

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Там же, стр. 449.

<sup>31</sup> М. Пришвин. Незабудки, стр. 262.

<sup>32</sup> М. Пришвин. Сказка о правде, стр. 383.
33 Цит. по: М. Пришвин. Незабудки. Вологодское книжное издательство, 1960, стр. 21—22.

с колыбели, — скажет впоследствии писатель, — была борьбой за личность, эта моя тема и как писателя» (т. 5, стр. 339).

Так, путь Курымушки—Алпатова есть прорыв к самому себе через многочисленные звенья кащеевой цепи, олицетворяющей силы, враждебные стремлению героя быть самим собой, в том числе и силы общественной необходимости. Мысль «я сам по себе» является движущей на всем пути духовного развития Курымушки—Алпатова: и в истории с «веточкой малины», и в гимназические годы, и в пору пребывания в Тюменском реальном училище, и в период его связи с социал-демократами, и в момент разрыва с ними, — т. е. вплоть до тех пор, пока открытое, наконец, личное призвание не выводит его к людям.

Все это также справедливо и в отношении поэмы «Жень-шень», «Фацелии», «Повести нашего времени», «Осударевой дороги», «Корабельной чащи», где так или иначе поставлен автором вопрос о взаимоотношении личности и общества. Его герои ищут свой «путик» как мостик, соединяющий их с обществом.

Алпатов становится торфмейстером, герой «Жень-шеня» находит свое призвание в выращивании оленей, Зуек и старик Волков, пройдя сквозь многие обманы, также в конце концов выходят к самим себе, а через это и к людям. В этом смысле природа конфликта пришвинских произведений ближе к романам Л. Толстого, чем Достоевского.

Все это имеет прямую и непосредственную связь с философскими воззрениями Пришвина на личность как явление «небывалое», единственное и неповторимое, и уже в силу своей неповторимости значительное. Вот почему и в своей творческой практике М. М. Пришвин был принципиальным противником типизирования явлений в художественных образах, против выведения в искусстве среднеарифметического. Его герои не есть «типы», но всегда «характеры». С точки зрения Пришвина, изображение «типов» умаляет талант писателя, ибо «человек, становящийся типом, тем самым становится мертвой душой». 34

Поэтому он и отмечал с большим удовлетворением тот факт, что в произведениях Достоевского «типичны только второстепенные фигуры, все главные роли никем не повторимы». В Достоевском, также протестовавшем против современного ему положения вещей, когда личность становилась «единицей среди единиц, при математическом расчете большинства», Пришвин видел своего ближайшего союзника. И здесь писатель верно подметил один из важнейших принципов Достоевскогохудожника, определивших структуру его романов.

Действительно, Достоевский всегда искал для своих романов Лицо, героя, владеющего определенной идеей, и с нахождением такого Лица он, как правило, обретал и уверенность в готовности замысла. Столкновение этого лица с окружающим миром создавало для Достоевского романную ситуацию. Достоевский считал, что на герое обыденном, похожем на многих других, нельзя построить роман. Люди ординарные, совершенно обыкновенные использовались им лишь как «необходимое звено в связи житейских событий», 36 без них нарушалось бы жизненное правдоподобие. Но осуществление идеала, идеала добра, справедливости, всеобщего счастья в романах Достоевского становилось делом Лица. Рядовой же персонаж, по мысли писателя, пе может стать Лицом. 37 Вместе с тем Достоевский утверждал, что в жизни Лица, т. е. люди с ярко выраженными особенностями, не так уж часто встречаются, что «в действительности

<sup>34</sup> М. Пришвин. Сказка о правде, стр. 399.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Там же.

 <sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Ф. М. Достоевский, Собрание сочинений в десяти томах, т. VI, стр. 522.
 <sup>37</sup> Подробнее см. в кн.: В. Я. Кирпотин. Достоевский-художник, стр. 149—174.

типичность лиц как бы разбавляется водой и все эти Жорж Дандены и Подколесины существуют действительно, снуют и бегают перед нами ежедневно, но как бы в несколько разжиженном состоянии». 38

Одновременно Достоевский делал оговорку относительно того, что в жизни, «хотя и редко», встречаются и концентрированные, вполне «типичные» характеры, что и «весь Жорж Данден целиком, как его создал Мольер, тоже может встретиться в действительности...» <sup>39</sup>

По существу взгляды Достоевского и Пришвина насчет типизации в искусстве во многом совпадали, если вспомнить, что М. М. Пришвин, говоря о «типах» и «характерах» и отдавая предпочтение «характерам», вместе с тем определял типизацию как обобщение характеров, «собор характеров» (т. 6, стр. 664). В своей же художественной практике писатели в этом отношении шли разными путями. Если Достоевский в качестве героев своих романов выбирал людей с неразбавленной «типичностью» характеров, людей с резко выделявшейся исключительностью духовного склада, то Пришвин искал это «что-то», определяющее «самую душу человека или его личность», 40 в людях обыкновенных, ординарных, делал героем своих произведений «простого человека», в ином контексте «друга», «хорошего человека», «доброго человека», «живого человека».

Художник своим искусством как бы стремился отнять этого «простого», «хорошего», «любимого», «"живого" человека, не умеющего расписаться на страницах истории», у неумолимого потока времени. В этом плане его восхищал Шекспир своим удивительным изображением «"простого человека" (кормилица)», как будто бы данным «на все времена». 41

Некоторые существенные черты пришвинского героя, человека совершенного, какой «идеалом» таился в душе автора и какой, по мнению писателя, «существует как дух переходящий и оставляющий частицу себя в живом человеке» (т. 6, стр. 586), раскрывают и дневниковые записи художника. Пришвинскому «простому человеку» свойственно не только «чувство своего личного первенства, как самый корень жизни» (т. 5, стр. 469), но и «как исток всей жизни... чувство всего человека» (т. 6, стр. 452). И присущая ему способность не считать себя человеком «исключительным, достойным внимания, или небывалым, в том смысле, что ведь каждый человек приходит с чем-нибудь своим и с таким, чего не бывает на свете» (т. 5, стр. 451). Пришвинский «человек простой терпит все плохое, как будто на то и на свете живет, чтобы все сносить. Зато если вдруг придет счастье, то радуется и благодарит» (т. 5, стр. 545).

В ином контексте, как говорилось выше, это «живой человек», т. е. «находчивый в правде», «обращенный сердечным вниманием к другому человеку» и «не просто добрый, а как бы умеющий делать добро, и не просто добродушный, а знающий, в какие именно рукп паправить добро», это человек умный, «прикосновенный всею личностью к жизни, выходящий из жизни и ее созидающий» (т. 5, стр. 530). «Наукой простого человека, его философией и его поэзией» М. М. Пришвин считал «правду понимания друг друга». 42

«Живой человек», по Пришвину, «невыразим» в том смысле, что «не может быть принципа живого человека, потому что он сам рожден, но не сотворен» (т. 5, стр. 530).

Идеализацией «простого человека» в литературе Пришвин считал у Лермонтова Максима Максимыча, а у Льва Толстого — Тушина.

 $<sup>^{38}</sup>$  Ф. М. Достоевский, Собрание сочинений в десяти томах, т. VI, стр  $\,522\,$   $^{39}$  Там же.

<sup>40</sup> М. Пришвин. Сказка о правде, стр. 399.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Там же, стр. 426. <sup>42</sup> Там же, стр. 400.

Уже эти эскизно намеченные характерные особенности пришвинского «простого человека» свидетельствуют о том, как мало общего между ним и «маленьким человеком» Достоевского из мира «бедных людей».

Своим вниманием к судьбе «простого человека», видением и «утверждением мира в гармонической простоте» Пришвин ближе Пушкину.

Пришвин считал повесть Пушкина своей «духовной родиной» — «откуда я пришел в литературу»; привлекало же его в ней «то простое, что есть в капитанской дочке» и что Пушкин «оставляет себе», «отсылая своего Онегина и вообще "героя нашего времени" к Пугачеву (Швабрин)». В этом смысле и Евгений из «Медного всадника» был для Пришвина тем же «простым человеком», которого он хотел защитить и вывести в мир: «Евгений из "Медного всадника" — это сам-человек, мой "обыватель", а Петр — это всадник медной необходимости перемен». 43

Простота, раскрытость всему человеческому и всякому человеку, кто бы он ни был, отличающие самого Пушкина и присущие его «простым» героям от Ивана Петровича Белкина до капитанской дочки и Гринева, противостоят самозамкнутости, отчужденности, исключительности роман-

тического героя русской литературы.

Романтизированный герой, гордый, одинокий, оторванный от людей, остается вне поля зрения Пришвина-художника. Книги писателя населены людьми простыми, открытыми, тесно связанными своим образом жизни с природой: поморы, охотники, рыболовы, оленеводы, рабочие, дети, даже заключенные, принявшие участие в строительстве Беломорско-Балтийского канала... Все эти люди противостоят одинокому, гордому, самозамкнутому герою Достоевского, не умеющему ужиться с себе подобным человеком в мире, где все сошло со своей колеи. Идеал же Достоевского, насколько он воплотился в образе Алеши Карамазова, был несомненно близок Пришвину.

Столь разительное несходство героев Достоевского и Пришвина, как и многое другое, объясняется, бесспорно, спецификой идейно-эстетических концепций обоих художников, своеобразием их видения мира и жизни, ибо, как верно заметил К. Федин, именно «видение мира только и побуждает романиста избрать тот, а не другой материал для своего произведения... В руках романиста с негативным взглядом на мир оказывается совсем иной материал, диктующий иные приемы обработки. Если человеческое общество — хаос, то как не найти в нем героя ужаса, героя отчаяния и тогда как не возникнуть хаотическому роману». 44

Если исходить из утверждения Салтыкова-Щедрина, что литература — «сокращенная вселенная», то следует добавить, что и сама эта вселенная как объект изображения в восприятии того или иного художника всегда особепная. Так, вселенная Достоевского совсем иное дело, нежели вселенная Пришвина, другими словами, в самом видении мпра у Достоевского и Пришвина мало было общего.

Мир в сознании Достоевского лишен гармонии, он хаотичен и беспорядочен. Это, впрочем, вполне отвечало объективному миру российской действительности второй половины прошлого столетия, действительности потрясенной, неупорядоченной, неустоявшейся, действительности, ставшей исходной творчества великого писателя. Природе сознания Ф. М. Достоевского была присуща аптиномичность. «... Раздвоение... всю жизпь во мне было. Это большая мука, но в то же время и большое наслаждение», 45 — признавался художник в одном из своих писем в последние годы жизни.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> М. Прпшвин. Сказка о правде, стр. 475, 452.

 <sup>44 «</sup>Иностранная литература», 1963, № 11, стр. 206.
 45 Ф. М. Достоевский. Письма, т. IV. Гослитиздат, М., 1959, стр. 137.

Раздвоение человеческой личности вообще было для Достоевского одним из самых темных и жгучих вопросов, когда-либо представлявшихся его сознанию. «Вечная тайна раздвоения» манила писателя. Достоевского мучил вопрос: каким образом в душе человека может уживаться «высочайший идеал рядом с величайшей подлостью», 46 «идеал мадонны с идеалом содомским» и почему «что уму представляется позором, то сердцу сплошь красотой»? 47 «Широкость ли это особенная в русском человеке, которая его далеко поведет, или просто подлость — вот вопрос!» 48

Вот почему и его героям: от Раскольникова через Ставрогина, Вер-Ивана Карамазова до Кириллова— свойственны «двойные мысли», повергающие их в состояние внутренней дисгармонии, душевной неустойчивости и неустроенности.

Мир же в переживании или мечте Пришвина, напротив, целен, един, гармоничен и прекрасен, хотя действительность, окружавшая художппка, также не вошла еще в свои берега после революционных бурь и потрясений. Это ведь лишь в душе художника жил образ идеального мира, где «никто никому не мешает» (т. 5, стр. 672), но этот мир еще не стал действительностью. Вот почему дело художника, считал Прпшвин, «расставить людей и вещи, сдвинутые случаем, на свои места», 49 ибо был твердо убежден в том, что «мечта есть вестник прекрасного мира». 50

В своем творчестве Пришвин исходил из философских представлений о мире как едином «Целом» (в ином контексте — «жизнь», «иная жизнь», «природа», «вещество жизни»), по отношению к которому отдельные предметы, явления есть не что иное, как форма его проявления: «Моп выводы — образы, и самый большой вывод, самый большой образ — это мир как целое, и смысл весь в отношении к этому целому». 51 Мир как Целое, по Пришвину, и пельзя познать иначе, как только через познание этих конкретных предметов, пусть даже и самых малых.

В этом скрываются истоки столь пристального, «родственного внимапия» художника к «пустякам». Любой «пустяк», скажем, «незабудка», «цветок ириса», «капля росы», «почка ли на ветке любимого дерева» «выскочивший заяц», «дом», «колокольня», «река», «месяц», «звезды» — все воспринималось Пришвиным как живое лицо этого единого Целого, и потому в нем — «пустяке» — для художника заключалось «все».

Эта мысль о единстве всей жизни и об отдельных предметах как форме выражения этой единой певедомой жизни открылась сознанию Пришвина еще в годы его пребывания в Тюменском реальном училище, о чем прямо сказано в «Кащеевой цепи»: маленькая птичка, «совсем в наперсток», влетевшая неожиданно в окно, воспринимается впервые Алпатовым как провозвестница неведомого мира всслеппой, как часть этой вселенной и как живое ее воплощение (т. 1, стр. 177—178).

Мысль эта, как «ключ ко всему», стала затем основой миросозерцания Пришвина, определив и существенную сторопу его творческого принципа: по отдельным пустячным «показываниям» Целого художник узпавал п раскрывал и само это Целое. В копечном же итоге и вся его литература шла от стремления познать, используя ее средства, это едипое Целос: «Ппшу оттого, что пе могу удержать в голове и сложить, соединяя, проходящие отблески жизни какой-то единой, большой.

<sup>46</sup> Ф. М. Достоевский, Собрание сочинений в десяти томах, т. VIII, стр 420

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Там же, т. IX, стр. 139.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Там же, т. VIII, стр. 420.
<sup>49</sup> М Пришвшн. Сказка о правде, стр. 389.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Там же, стр. 388. <sup>51</sup> Там же, стр. 453.

С пером в руке, как с костылем...» <sup>52</sup> Не эта ли мысль о единстве Целого, о гармонии самой жизни пробудила в Пришвине беспокойство об устроепности своей души и жизни по законам той же гармонии? Во всяком случае, жизнь свою и свое дарование Пришвин посвятил реальному достижению гармонии, понимаемой им как «единство труда для хлеба и для души», «единство духа и плоти в творческой любви», «единство самой жизни».

В Достоевском, всю жизнь мучившемся раздвоением, тоже жило жгучее стремление к единству, к соединелию противоположностей. Но достичь ему этого не удалось. Пришвин в этом отношении стоит особняком, ибо мало кто из великих подобно ему сумел осуществить формулу «единства самой жизни». Однако на этом трудном пути Пришвин не мог не учитывать опыт своих предшественников и прежде всего духовный опыт Достоевского.

Вполне естественно поэтому, что органичная для Достоевского проблема «двойника», «двойной жизни», отголоски которой слышны во многих произведениях и дневниках М. М. Пришвина, оборачивается у последнего темой достижения неразделенной жизни как нравственном долге каждого. Тема эта живет и в домашней теории Николая о «служащих и жильцах» и об идеале «светлого человека» («Кащеева цепь». глава «Соловьи» — т. 1, стр. 191—192).

Присутствует она и в изображении Пришвиным чиновного Петербурга конца прошлого столетия в главе «Флора и фауна». «Коллега, объясняет Алиатову лаборант, — весь город занят производством бумаг. Но редко вы встретите человека совершенно мертвого и преданного только одной бумаге. Огромное большинство в Петербурге живет двойной жизнью» (т. 1, стр. 471).

Алпатов же мечтает жить единой, цельной жизнью: «Я это очень понимаю, жизнь вообще двойная, протекает в большой и коротенькой правде, и люди живут обыкновенно надвое. Но я думаю, задача каждого сделать коротенькую правду большой, и человек должен соединить все правды в одну» (т. 1, стр. 471). Поэтому сам он ищет «живую работу, чтобы жить не надвое — для службы и для себя, как тут все живут, а целиком отдаться интересному труду» (т. 1, стр. 473). И в этом оп видит свое «лучшее».

Интересен именно этот синтез и этот поворот проблемы в произведениях Пришвина, когда тема «двойника», «двойной жизни», повернутая в сторону необходимости осуществления цельности своего существа, расширяясь в своем значении, перерастает в тему соединения «коротенькой правды маленького человека» с «большой правдой» всех, т. е. в проблему взаимоотношения личности и общества.

Так, «непередаваемой болью», рождающейся в душе Алпатова от мысли «о большой и коротенькой правде», насыщены главы «Яйцо без соли», «Правда немецкого пива», а в известном смысле к этому сводится и идейный пафос всей «Кащеевой цепи» (т. 1, стр. 338).

Этот же вопрос о соотношении «коротенькой правды» простого существования с «большой правдой» истории выльется в спор «о правде и истине» между Алешей и Ваней в «Повести пашего времени» (глава «Ключ правды»), а позже перейдет в «Осудареву дорогу» и «Корабельпую чащу». Уже в «Повести пашего времени» М. М. Пришвин прямо скажет о своем понимании «правды» как «личного усплия» каждого на пути к «истине».

Описание ключа Вертунка есть не что иное, как поэтпческое выражение мысли о «каждом» и «всех», о «правде» и «истипе», о личпости п обществе (т. 6, стр. 26).

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Там же, стр. 394. lib.pushkinskijdom.ru

Касаясь той же основополагающей для себя темы в связи с замыслом третьей части «Кащеевой цепи», Пришвин в «Журавлиной родине» прямо подводил итог своих поисков в этом направлении, оглядываясь на опыт всей предшествующей литературы. Определяя смысл литературной традиции как изображение «неизбежности разрыва сознапия и бытия», Пришвин видел свою творческую задачу в том, чтобы в кпиге об Алпатове соединить «бытие и сознание», иными словами, здесь речь пдет сще об одном из аспектов той же темы «двойной жизни» и необходимости сделать ее единой (т. 4, стр. 327—328).

Если предшественники Пришвина, включая и Достоевского, перед русским обществом и литературой поставили критический вопрос о значении индивидуалистической культуры, в тисках которой люди задыхаются от одиночества, сатанеют от самозамкнутости и раздвоения личности, нравственно гибпут от невозможности найти выход к самому миру и к самим людям, то Пришвин, идя вслед за ними, раскрыл благотворную силу «родственного внимания», выведя тем самым своего героя в мир.

Основной смысл художественных открытий Пришвина как раз сводится к утверждению им родственной связи человека с мпром прпроды и людьми.

«Родственное внимание» Пришвина — не только творческии припцип художника, но п «сердечная мысль» его философских воззрений. При этом раздумья Пришвина входили в общее русло гуманизма XX века и, в частности, они были созвучны тем выводам, которые делал из своего учения о «доминанте» А. А. Ухтомский. Любопытным представляется тот факт, что Ухтомский в разработке своего учения о «доминанте» во многом опирался на творческий опыт Ф. М. Достоевского, 53 а этические выводы, вытекающие из его теории, прямо подводили ученого к творчеству М. М. Пришвина. 54

Вслед за Достоевским Пришвин во множестве художественных образов раскрыл мысль о том, что величайшее наказание человека — в заклятии Одиночеством. Насущиую, трудную и необходимейшую задачу современного гуманизма Пришвин видел, как и Достоевский, в освобождении «от своего Двойника», или в преодолении границ своего «Я», когда речь идет о восприятии мира. Беда самоуверенного, самозамкнутого человека, отгороженного от окружающей жизпи, в том, что он не может освободиться от «своего Двойника», что он вращает мир вокруг себя, и потому настоящая реальность скрыта от него за семью печатями; потому-то он и сам, как перст, одинок и несчастен в своем эгоизме.

Задача современного гуманизма в том п состоит, чтобы найти выход от человека к человечеству, от одного ко всем п каждому— в создании общества Всечеловека, по слову М. М. Пришвипа. Такое восприятие жизни, когда душа открыта всему миру, каждому встречному, чаще всего свойствению простым людям, и достигается опо различными средствами: «... большим, чисто физическим насилием над собой, готовностью лочать себя без жалости», «преданием от других, прежде всего от простого народа», «детским отношением к миру как к близкому, питимпо-любимому, уважаемому собеседнику и другу»; для большинства «этот склад восприятия, если он не заложен с детства, очень труден, требует постоянного папряжения, удерживается лишь большим трудом, самодисциплиной, осторожным охранением совести». 55

 $<sup>^{53}</sup>$  См.: В. Л. Меркулов. О влиянии Ф. М. Достоевского на творческие искания А. А. Ухтомского. В кн.: Художественное и паучное творчество. Изд. «Наука», Л., 1972, стр. 170—178.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> А́. А́. Ухтомский. Письма. «Новый мир», 1973, № 1, стр. 264. <sup>55</sup> Там же, стр. 263.

Человек, сделавший над собою усилие, вынесший «центр главенствующего интереса из себя», вознаграждается тем, что небывало обогащает свою мысль. У него открываются уши, чтобы слышать, и глаза, чтобы видеть, и все оттого только, что он решился поставить центр внимания вне себя и воспитал в себе постоянный интерес к встречному человеку как явлению единственному и неповторимому в своем роде.

М. М. Пришвин и был в глазах Ухтомского как раз тем человеком, которому в высшей степени была свойственна «доминанта на лицо другого человека», который в каждом встречном видел «своего Собеседника», душе которого было открыто всякое живое лицо, и даже травинка, и заяц, и дерево, и ручей.

Обращать свою доминанту на области жизни, «недоступные самым подвижным романистам и новеллистам», воспринимать «чужую жизнь» как «свою собственную», растворять «все свое» и сосредоточивать «все свое» на «другом» — в этом и было открытие Пришвина — человека п художника, этим определяется и его художественный принцип, принцип «родственного внимания» как основной припцип познания и отражения жизни.

Недаром А. А. Ухтомский стремплся «очень рекомендовать опыты Пришвина на этом пути»,<sup>56</sup> на пути воспитания в человеке его нового взаимоотношения с окружающей реальностью, на пути выхода одинокого к людям, при этом ученый отдавал себе полный отчет в трудности этого метода: «И если уже для писателя этот метод оказывается так труден, как видно из работы Пришвина, то для человека, ушедшего в этот метод целиком, он является, конечно, делом постоянного напряжения, труда целой жизни изо дня в день».57

Бесспорно, что открытие Пришвиным «родственного впимания» как «сердечной мысли» всего миросозерцания легло в основу и его художественного творчества.

Так, с позиций «родственного внимания» художник решает проблему выхода своего лирического героя из Пустыни одиночества во второй части поэмы «Фацелия». С утратой возлюбленной в лирическом герое поэмы растет внимание к людям и пробуждается «вера в мир, который больше меня»: 58 «...с этого отрыва, от этой утраты ее, может быть, началась моя настоящая близость со всем человеческим миром» (т. 3, стр. 386).

Этой «верой в мир, который больше меня», и разрешается душевный кризис лирического героя поэмы. Теперь его внимание, его доминанта сосредоточены не на собственной боли, а на окружающей жизни. Так расширяются границы одинокого «Я», преодолевается индивидуализм и происходит встреча героя с «великим миром радости» — природой, людьми, Родиной, творчеством.

Напомним, как страдал киязь Мышкин от своей песпособности войти в мир природы — этого «всегдашиего великого праздинка, которому нет конца», — раздвоенное созпание героя мешало ему слиться с природой.<sup>59</sup>

Князь Мышкин потому-то отчасти и терпит крах, гибпет сам, становясь виновинком гибели других, что он до конца «всему чужой», полусвятой, полубесноватый. Вместе с тем эти страницы романа свидетельствуют о том, что Достоевский, мучаясь «раздвоением» и «отчуждепием», жаждал вывести своего героя в мир природы и людей.

И попытка к тому была предпринята Достоевским в образе Алеши Карамазова, самой, быть может, существенной особенностью которого

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Там же, стр. 264. <sup>57</sup> Там же, стр. 265.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> «Литературная газета», 1973, № 5, 31 января, стр. 6. <sup>59</sup> Ф. М. Достоевский, Собрание сочинений в десяти томах, т. VI, стр. 481. lib.pushkinskijdom.ru

является его душевная открытость, сокровенная причастность ко всему живому, «любовь, таившаяся в молодом и чистом сердце его ко "всем и вся"».  $^{60}$ 

Не случайно поэтому, что образ Алеши Карамазова был самым любимым образом Пришвина среди всех героев Достоевского.

«Неутолимое сердце» Алеши жаждет соединения всех людей, любви и мира между ними. С этой миссией его и посылает в мирскую жизнь старец Зосима. Однако путь Алеши в миру и к миру не был раскрыт Достоевским до конца: работу писателя над романом оборвала смерть.

Пришвин же сделал то, что не могли сделать до него — он помог сойти Дон-Кихоту со своего «сумасшедшего и фантастического пути» 61 и вступить на свой «путик» — путь творческой деятельности, удовлетворяющий его личным склонностям и отвечающий общественным потребностям, он вывел одинокого героя русской литературы в мир и люди.

В этом смысле творчество Пришвина является значительным вкладом в историю отечественной литературы с ее сложными исканиями гуманизма. Идею же соединения людей в единое существо Всечеловека как «мировую тему нашего времени» М. М. Пришвин, вслед за Достоевским, оставил в наследство новым поколениям писателей.



<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> Там же, т. IX, стр. 422. <sup>61</sup> Ф. М. Достоевский, Полное собрание художественных произведений, ГИЗ, М.—Л, 1929, т. XII, стр. 255—256.

### ЛЕОНОВ И ШОЛОХОВ

#### (ОПЫТ СРАВНИТЕЛЬНОГО АНАЛИЗА)

В русской советской литературе есть два романа, финалы которых созвучны и начертанной в них человеческой судьбой и творческими исканиями создавших эти произведения художников.

Измученные поиском правды на земле, исстрадавшиеся за человечество, герои этих книг дорогой ценой — смертью самых близких людей, навсегда утраченной любовью — обретали в шквале революционных сражений право быть с той Родиной, с той Россией, которая, по словам Леонова, взяла «на себя подвиг — на своей собствеппой судьбе показать человечеству все фазы, случайности, опасности и возможности на пути осуществления древпей мечты» 1 о золотом веке.

Один из этих двух художников расстался со своим потерявшим, казалось, все в жизни героем в тот момент, когда «дорога до изнуренья потаскала» его «по лесной пустыне, прежде чем допустила до высокого берега одной всесибирской реки. С непокрытой головой, пока обсыхала испарина на лбу, вглядывался он в непробуженную окрестность... Дыханье замирало от обступавшей безбрежности, в желтом рассветном сумраке обозначалось солнце...» <sup>2</sup>

В финале другого романа герой в последней надежде сохранить для себя Родину, — и только это могло сохранить его жизнь, — тоже измученный своим «хождением по мукам», прошедший нелегкими дорогами сражающейся за новую жизнь России, с «сухими, иступленно горящими глазами», не смея войти, «стоял у ворот родного дома, держал на руках сына... Это было все, что осталось у него в жизни, что пока еще роднило его с землей и со всем этим огромным, сияющим под холодным солнцем миром».

И еще холодное (и потому такое неуютное для обычных оптимистических финалов) солнце, не успевшее своими лучами согреть ни Дмитрия Векшина в леоновском «Воре», ни Григория Мелехова в шолоховском «Тихом Доне» (да и пасколько сможет оно отогреть их?), и испепеленные страданиями сердца героев, и открывшаяся словно впервые перед их глазами родная земля—и как укор им, и как единственная надежда,—и то душевное состояние, когда пройденному, пережитому отдано все и сохранилась только вера в возрождение,— во всем этом петолько обозначилась известная общность судеб героев. Здесь открывается поистине мощная художественная, идеологическая спла искусства таких художников, которые сумсли в трудной судьбе человека из народа отразить сложные судьбы этого парода, его пути к будущему. очертить идеалы нации и человечества. И поэтому без остатка, каза-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Л. Леонов. Литература и время. Избранная публицистика. Изд. «Молодая гвардия», М., 1964, стр. 310.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Л. Леонов, Собрание сочинений в десяти томах, т. 3, изд. «Художественная литература», М., 1970, стр. 616. Далее ссылки на это издание приводятся в тексте.

<sup>3</sup> М. Шолохов, Собрание сочинений в восьми томах, т. 5, Гослитиздат, М., 1957, стр. 495. Далее ссылки на это издание приводятся в тексте.

лось бы на грани нравственного опустошения, «истратив» (если можно так выразиться) душевные силы своих героев на поиски высшей духовной правды (а не только справедливого распределения материальных благ), и Шолохов, и Леонов сумели в них увидеть сыновей своего народа, сыновей человечества, и тем самым воссоздать не «истощающий», а сложнейший «обогатительный» процесс духовной жизни народа.

Никогда не встречавшиеся на литературоведческих перекрестках, леоновский Дмитрий Векшин и шолоховский Григорий Мелехов — при всем психологическом несходстве, при известном различии нравственных оценок, сопровождающих поступки этих героев, — обнаруживают, тем не менее, историко-литературное, и историческое, и «кровпое» родство. Векшин и Мелехов принесли в литературу, по-видимому, самые сложные, мучительные вопросы, позволили увидеть Октябрьскую революцию в свете вечных проблем мировой истории, человеческого бытия.

С именами этих героев связаны наиболее сложные и особенио, может быть, яркие стороны творчества двух выдающихся художников нашего времени — Шолохова и Леонова.

Эти два имени так же, как и их герои, по существу пе встречались в историко-литературном потоке, да и критика не стремилась и пе стремится к организации такой «встречи». В известной мере это понятно. Так могучи и оригинальны эти талапты, так велика нравственная ноша, взятая каждым из них в осмыслении судеб гуманизма в современном мире, так самостоятелен, огромен, труден путь, на который встал каждый из них, что кажется само собой разумеющимся видеть высокую и полную творческую независимость этих художников.

Признание этой независимости в критике обретало все большую устойчивость по мере того, как с годами становилось ясным, что Шолохов и Леонов продолжают в XX веке ту параллель в нашей литературе, которая обозначилась в русской прозе XIX века именами Толстого и Достоевского.

Такое положение дел в современном литературоведении было бы счесть моментом вполне позитивным, если бы для существования этих двух художников в историко-литературном процессе не возникала та опасность, о которой с горечью говорил в своей педавней статье «Достоевский и Толстой» Л. М. Леонов. Он писал: «Казалось бы, родня по крови и призванию, столь близкие в характере своих духовных поисков, свойственных большой русской литературе, они представляются почти полярно разными нам, потомкам... Современники и земляки, они почему-то так и не встретились ни разу в жизни потолковать об этом, самом главном в человеческом бытии» (т. 10, стр. 365).

Полярно разными Достоевский и Толстой представляются нам, потомкам; к сожалению, не менее полярно разными представляются Шолохов и Леонов нам, современникам.

Устаповление полярпости, противопоставление художников происходит то по линии подчинения творчества Леонова культу разума, а Шолохова — культу чувства, 4 то путем отпесения творчества этпх писателей к «полярно-контрастным стилевым тинам социалистического реализма», как это сделано в работе некоторых чешских славистов о социалистическом реализме, где утверждалось, что у Леопова «образ мира выражается через субъективное», у Шолохова «субъективное постигается через образ Mupa».5

В своих работах «Миогообразие стилей в советской литературе», «Творчество Леонида Леонова», «Этюды о Леониде Леонове» В. А. Ко-

1962, 27 пюпя.

<sup>5</sup> См. об этом: В. А. Ковалев. Многообразие стилей в советской литературе. Изд. «Наука», М.—Л., 1965, стр. 90.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> См.: М. Лобапов. Философия сердца и разума. «Литература и жизнь»,

валев выступил против подобных противопоставлений, доказывая богатство реалистического искусства Леонова и Шолохова. И хотя в книге В. А. Ковалева «Утверждающий характер советской литературы» поставлен вопрос о созвучии философского пафоса второй книги «Поднятой целины», рассказа «Судьба человека» и романа Л. Леонова «Русский лес», а в статье Е. Дрягина «Леонов и Шолохов» предпринят опыт сравнительной характеристики романов «Барсуки» и «Тихий Дон», к изучению этой темы историкам советской литературы по существу еще предстоит приступить.

Даже одно тематическое сопоставление творчества Леонова и Шолохова рисует интереснейшую, правда, пока еще «топографическую» картину, которая открывает немаловажные стороны движения историко-ли-

тературного процесса в советскую эпоху.

Тема крестьянства в революции в 20-е годы у Шолохова решается в «Донских рассказах» — у Леонова в «Петушихинском проломе», «Барсуках», «Необыкновенных рассказах о мужиках», «Белой ночи».

Судьбе личности, ее поискам своего места в эпоху революции Шолохов посвящает «Тихий Дон»; первые книги этого романа появляются почти одновременно с леоновским «Вором», в центре которого те же проблемы.

Леоновский роман о социалистической нови «Соть» (1930) сосед-

ствует с первой книгой «Поднятой целины» (1932).

«Нашествие» (1942), «Взятие Великошумска» (1944) в истории литературы находятся рядом с «Наукой ненависти» (1942), первыми главами романа «Они сражались за Родину» (1944). Внутренняя патетика, стилистика живописания, сюжет определяются в этих произведениях как бы общей формулой, которую можно выразить словами леоновского Литовченко из «Взятия Великошумска»: «Судьбу прогресса мы, как птенца, держим в наших огрубелых ладонях» (т. 8, стр. 50).

При дальнейшем сопоставлении становится видным, что образ Андрея Соколова («Судьба человека») оказался во многом близким образу полковника Березкина из «Золотой кареты». С незащищенным сердцем они мужественно выстояли под всеми ударами войны, приняв их как судьбу своего народа в тяжелую годину испытаний. И потеряв в этой борьбе самое близкое, они первые, пожалуй, среди героев советской литературы осознали глубину такого человеческого счастья, когда, говоря словами Березкина, человеку «ни славы, ни почтенья от рабов... не надо. Человеку надо, чтоб прийти домой... и дочка в окно ему навстречу смотрит, и жена режет черный хлеб счастья» (т. 7, стр. 622).

Работа над второй редакцией «Вора», где совершалось углубленное исследование судеб гуманизма в современную эпоху, происходила одновременно с созданием второй кпиги «Поднятой целины», также проникнутой размышлениями о гумапистическом воспитании современника,

о новых горизонтах современной гуманистической культуры.

И пчховские, например, рассуждения в «Воре» о том, что «развитие в... душе» человека «происходит по всем липиям, какие имеет в себе человек», его сравнение человеческой личности с неповторимой красотой среза древесного ствола, где «раз напесенной трещинки уже пичем пе заживить» (т. 3, стр. 143), оказываются созвучны рассуждениям шолоховских героев о человеческой чудпике.

Родство гражданских, гуманистических идей, сходство воззрений на питературный процесс обнаруживает и публицистика этих художников. Об этом свидетельствует не только тематика и хронология их выступлений.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Е. Дрягин. Л. Леонов и М. Шолохов (Опыт сравнительной характеристики романов «Барсуки» и «Тихий Дои»). В кн. Большой мир. Статьи о творчестве Леонида Леонова. Изд. «Московский рабочий», М., 1972, стр. 351—358.

Отвечая гражданскому призванию и тем обязанностям по гуманистическому воспитанию общества, которые возлагает история на выдающихся художников, Леонов и Шолохов обратились в своей публицистике к наиболее сложным и острым философским, культурно-историческим, социально-нравствепным проблемам нашей эпохи.

Так, например, в самые трудные годы Великой Отечественной войны почти одновременно Леонов и Шолохов воззвали в своих «Письмах» к американскому пароду. С мужеством, доступным только великим реалистам, они впервые, пожалуй, обнажили перед человечеством те размеры грозящих утрат, ту тяжесть страданий, «какую несет с собой попытка одной нации начисто уничтожить, поглотить другую». 7 И в предупреждении о том, что «цивилизации гибнут, как и люди. Бездне нет предела», в и в призыве к американскому народу взять на себя, подобно советскому человеку, всю меру ответственности за судьбы жизни на земле раскрылись те глубины гуманистических идей, которые обусловили и сходство психологического, идейного настроя публицистики обоих художников. Их публицистические выступления менее всего дидактичны, они всегда пронизаны бесстрашной готовностью этих писателей выйти на нравственный поединок с враждебным миром и выдержать этот поединок.

В эти же годы в публицистике Леонова и Шолохова возник и образ ребенка — с его неискупимым, принесенным войпой горем — как спмвол, как пароль высшей гуманности. Сохранить чистоту этого символа, уберечь ребенка оба писателя поручают русскому солдату. У Леонова этот солдат пойдет «сквозь смерть п грохот, в одиночку и по Эвклидовой прямой... на запад — за всех маленьких в мире»; 9 в публицистике Шолохова он станет тем, «чьи руки держали оружие и воспалепные губы осушали слезы на щеках осиротевших детей». 10

Тот же исполненный трепетности и одновременно воинствующий гуманизм раскроется и в статьях послевоенных лет, когда Леонов и Шолохов встанут на защиту «зеленого друга», призывая современников сохранить и умножить силы земли.

Символично, что оба эти художника, буквально в поединке с поветриями нигилистических, модернистских настроений, выступили в начале 60-х годов в защиту жанра романа, провозглашая тем самым незыблемость реалистических традиций в искусстве, уподобляя жизнеспособность этих традиций самому порядку жизни на земле. Для Шолохова «вопрос о том, "быть или не быть роману", не стоит, так же как перед крестьянином не может встать вопрос — сеять или не сеять хлеб». 11 Леонов приравнивает судьбу этого жанра к самому смыслу человеческого существования: «Откуда же получается, что будто бы все так безоговорочно покончено и с человеком, и с романом на данном историческом перевале? Разве нечего стало открывать, не за что больше сражаться и так уж безотрадно обстоит дело с будущим, что, пожалуй, п не стопло рождаться на свет?..» 12

Значит, Шолохов и Леонов не только эпизодически, а постоянио встречались на скрещении магистралей советской литературы.

8 Л. Леопов. Неизвестному американскому другу. Письмо первое (1942). В кн.: Л. Леопов. Литература и время, стр. 115.

9 Там же, стр. 126.

<sup>7</sup> М. Шолохов. Письмо американским друзьям (1943). В кн.: М. Шолохов. По велению души. Статьи, очерки, выступления, документы. Изд. «Молодая гвардия», М., 1970, стр. 111.

<sup>10</sup> М. Шолохов. Любимая мать-отчизна (1952). В ки.: М. Шолохов. По велению души, стр. 175.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> М. III олохов. С честью послужить народу. (Выступление на сессии Всеевропейского общества писателей) (1963). В кн.: М. III олохов. По вслению души,

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Л. Леонов. Форма и цель (1963). В кн.: Л. Леонов. Литература и время, стр. 337.

При всем своеобразии художественных систем, в произведениях этих писателей поражает родство, единство социально-правственных, гуманистических решений, самой духовной атмосферы исканий.

Этот историко-литературный факт открывает интересные и мало изученные еще пути к постижению тех закономерностей развития советской литературы, которые показывают соотношение в ней общего и особенного, общечеловеческого и национального, которые свидетельствуют о взаимопроникновении этих категорий, об их трудном, но неустанном стремлении к «взаимопониманию». И если говорить о типологической стороне явления, то, видимо, моменты сходства и различия в творчестве выдающихся художников, в чых книгах, в творимом ими мире все наделено высоким смыслом, могут позволить точнее проследить своеобразие как внутринапиональных, так и межнациональных отношений в советском искусстве. Диалектика этих взаимоотношений трудна и сложна. Особенность идейно-художественных связей между творчеством Леонова и Шолохова такова, что явление отталкивания, расхождения оказывается здесь столь же сильным, естественным, равноправным, как и момент сходства, родства социально-эстетических идей, заложенных в произведениях этих писателей. Творческие искания этих художников соприкасаются, встречаются для того, чтобы тут же разойтись, чтобы почти во всем дать иные, несходные, а порой и спорящие друг с другом художественные решеппя.

Свидетельством этому является один из фактов в творческой биографии этих писателей, казалось бы, всего лишь промелькнувший, но, на наш взгляд, затрагивающий существо их социальных, эстетических воз-

зрений, демонстрирующий важнейшие различия их исканий.

Поколениям XX века хорошо известен тот воинствующий гуманизм по отношению к человеку и к природе, идеями которого вдохновлено и проникнуто все творчество и Леонова и Шолохова: «Мы, советские писатели, согласно своим коммунистическим убеждениям, считаем: если убийца, грабитель занес руку над жертвой, не тот гуманист, кто только жалеет бедную жертву и сокрушается по поводу того, что убийство существует на земле. Гуманист — тот, кто борется, кто помогает отвести руку убийцы, обезвредить его злую волю». 13

И между тем немаловажный историко-литературный смысл обретает обнаруживающееся, казалось бы, противоречие: победа человека пад природой для Шолохова всегда символ радости, мощного ощущения жизни. Об этом говорят и полные упоения его высказывания об увлечении охотой, и, например, воспринимаемая как переживание полнокровного ощущения жизни, как начало развертывающейся симфонии этой жизни экспозиция «Тихого Дона» с описанпем рыбной ловли, где непременным является лейтмотив торжества человека над природой. И это в то время, когда Леопов даже Хемингуэю не простил таких побед: «Как странно, что при своих гуманнейших воззрениях Хемингуэй мог написать такую вполпе гадкую книгу, как "Зеленые холмы Африки", где с чисто навуходоносорской похвальбой выставляется его поразительная способность к убийству». 14

Это рискованное сопоставление ни в коей мере пе означает протпворечий в гуманистических воззрениях каждого из писателей, но, как нам кажется, открывает пути к выявлению своеобразия мировосприятия художников, особенностей их эстетических систем.

Если искусство Шолохова, напоенное многоцветьем мира, его неисчернаемостью, погружено во вселенскую жизнь, где идет неумолчная борьба за право на эту жизнь, и его реализм, воссоздавая мощное движение, дыхание мироздания, как бы и сам живет по его законам, в уподоб-

<sup>14</sup> «Литературная газета», 1968, № 6, 7 февраля, стр. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> М. Шолохов. Гуманист тот, кто борется. В кн.: М. Шолохов. По велению души, стр. 326.

лении его диалектике, восприняв от него и мощь движения, и тайные глубины его мудрых законов, то художественный мир Леонова строится иначе. Трепетная непосредственность бытия обретает у этого художника философскую, мыслительную многомерность; материальный мир словно тепяет некоторую степень поступательного движения, но зато обретает мощную энергию цепной реакции, которая охватывает психологические. сопиально-исторические стороны человеческого существования. Поэтому в леоновской эстетической системе основными категориями становятся такие понятия, как «образ-формула», логарифмирование, «обобщенная алгебраичность», «наиболее чистый продукт национальной мысли» и т. д. Важно, что в качестве основной составляющей величины своего художественного метода Л. М. Леонов вводит понятие «эмоциональный разум». «Он на другом горючем, — считает писатель, — чем разум рациональный». 15 Так сам художник помогает нам понять особенности сложного сплава эмоциональной стихии и стихии мыслительной в его творчестве и, таким образом, ограждает свое искусство от каких бы то ни было упрощенных, ординарных характеристик.

Считая, что «литература есть наиболее точное мышление», Леонов-художник стремится «закрепить в формуле приметы века, позитуру века», «закрепить плазматическое состояние вещества»; при этом он различает два типа задачи, стоящей перед художником: «Можно предмет воссоздать через описание его физических качеств, а можно — через вычисление пространства», 16 испытывая безусловную приверженность ко второму из названных типов художественного мышления.

В представлении Шолохова победа человека над природой воспринимается как естественное, неодолимое и мудрое течение жизни с ес началами и концами, которое позволяет человеку, пережив и радость, и муку приобщения к этой жизни, осознать свое место в необозримом мироздании, в нескончаемом движении истории.

В социально-эстетической системе Леонова такое событие, как совершенное человеком насилие над природой, при любых обстоятельствах является антигуманным. Заложенное в нем психологическое, социальное, философское содержание раскрывается с иной, чем у Шолохова, целью. Оно вызывает сложнейшую цепную реакцию, и эта реакция неминуемо приводит к психологическому взрыву, так как неизбежно разрушает (исходя из принципов социально-эстетической системы художника) само представление о гуманности, противостоит понятию гуманизма.

Поэтому столь различна стилистика художественных решений, предположим, в «Они сражались за Родину» и во «Взятии Великошумска». У Шолохова — неисчерпаемая материальность мира, многоцветье его красок, у Леонова — каждое проявление жизни рождает философскую патетику, каждый шаг народа закрепляется в формулах истории.

Это различие художественных систем сказалось уже в самых первых произведениях Леонова и Шолохова.

И только, может быть, от образа русской земли, вспыхнувшей всего однажды медвяным цветом в «Петушихинском проломе», можно было попытаться непосредственно протянуть поэтические нити к «Донским рассказам», а «Барсуки», где воздух над охваченным революцией Зарядьем «трещал, как сухое бревно, ломаемое буйной силой пополам» (т. 2. стр. 102), и «бпение ключа жизни» в человеческих отношениях разрушало само понятие «греха» (т. 2, стр. 109), словно предвещали появление в советской литературе шолоховской стихии человеческой жизни, которая выльется позднее на страницах «Тихого Дона». Но чем дальше, тем, казалось, больше расходились пути Леонова и Шолохова; измучентем, казалось, больше расходились пути Леонова и Шолохова; измучентем.

 <sup>&</sup>lt;sup>15</sup> В беседе с автором статьи.
 <sup>16</sup> В беседе с автором статьи.

Пр. ри6 Русская дитература, № 2, 1976 г.

ный «подпольем» леоновский герой никак не походил на шолоховских землепашцев.

И тем не менее даже и тогда, при всем эмоциональном, психологическом, эстетическом различии творчества этих художников, их родство все укреплялось, создавая почву для поразившей XX век оригинальности их талантов и даря тем самым русской советской литературе могучую жизненную силу.

Историко-литературное родство не только всегда выделяло произведения Шолохова и Леонова из литературного потока, но и подчеркивало их «воинствующую» привязанность к классической традиции реализма, их преданность высоким гуманистическим идеалам.

Именно эта привязанность открыла перед Шолоховым и Леоновым законы той высшей художественной правды, которая позволила этим писателям тему революции, социалистического преобразования мира представить как сложнейший исторический процесс. Поэтому и так трудно до сих пор найти уверенно однозначные знаменатели для мелеховской или, предположим, для векшинской трагедии.

И если говорить об отличительной черте этих двух художников, то, видимо, надо выделить в равной мере присущее им обоим неусыпное стремление поведать поколениям, говоря словами Леонова, «весь накопленный за последние десятилетия кровоточащий опыт человечества». При этом и Леонов и Шолохов выдвигают другую равновеликую первой задачу — овладеть совершенным инструментарием, чтобы «не появлялись из-под рук» художников «идолы глухонемые, смотрящие в дымную даль грядущего и не кричащие об увиденном» (т. 10, стр. 367).

Владея различным художественным инструментарием, одаренные разным «оптическим» зрением на мир, Шолохов и Леонов в равной мере бесстрашно подходят к «кровоточащему опыту человечества». Поэтому в последней книге «Тихого Дона» и как формула эстетики Шолохова, и как формула его социального восприятия мира возникает трагический, с нотой горькой иронии пейзаж: «... шелестела обласканная ветром трава, пели в струистом мареве жаворонки и, утверждая в природе человеческое величие, где-то далеко-далеко по суходолу настойчиво, злобно и глухо стучал пулемет» (т. 5, стр. 51).

Столь же многозначительна и начертанная Леоновым в Прологе к «Вору» формула мира: «Вверху, в пространствах, тысячекратно повторенных во все стороны, бушуют звезды, а внизу всего только люди... но какой ничтожной пустотой стало бы без них все это! Наполняя собой, подвигом своим и страданьем мир, ты, человек, заново творишь его...» (т. 3, стр. 11).

В этих двух формулах наиболее точно раскрылись особенности мировосприятия каждого из этих художников.

У Леонова во всем присутствуют мучительные масштабы мироздания, человеческой истории, цивилизации в целом и известная внешняя хрупкость, даже беззащитность личности, которая в своей духовной борьбе оказывается все же в состоянии выдержать эти «всечеловеческие» масштабы.

У Шолохова — в каждой травинке проявляется мощная сила миро вой жизни; его герой обретает огромную жизнеспособность в результате того, что он в каждое свое мгновение раскрывает эту силу, это очарование окружающего мира.

Леоновскому герою, как редко какому другому герою современной литературы, даровано видеть неоглядные дали мироздания, жить мечтой пройти «дорогу на Океап» — и одновременно художник обязывает его жить памятью всего нелегкого опыта человечества, биться пад разрешением «вечных проблем», быть ответственным за судьбы истории.

Вот почему даже публицистика писателей несет на себе печать разрабатываемой ими художественной системы. У Шолохова каждое выступление — это воспетая радость жизни, пристальное внимание к ее течению, к ходу истории. У Леонова — каких бы вопросов ни касался художник — все проникнуто идеей о возложенной на современника нравственной ответственности за совершающееся на земле. Отсюда так многозначительно в его публицистике осмысление для современности опыта мировой и национальной культуры.

Концепция мира, гуманистическая концепция этих художников обязывает к углубленной диалектике, к раскрепощенному, свободному от каких бы то ни было догм, взгляду на мир и историков литературы, занимающихся их творчеством.

Впервые, пожалуй, нынешнее десятилетие с таким проникновенным доверием и с такой научно обоснованной обстоятельностью защитило Григория Мелехова от разного рода обвинений, отлучений его от революции и судьбы народа.

Но при всех плодотворных из предложенных ныне решений литературоведение и сейчас нуждается в развитии более диалектичного, всестороннего подхода к шолоховскому творчеству. Углубленный анализ, как представляется, должен быть сегодня связан прежде всего с образами тех, кто воплощает в «Тихом Доне» революционную силу. Эти герои ждут такого же вдохновенного и обстоятельного литературоведения, какое в наши дни имеет образ Григория Мелехова.

В образах революционеров Шолохов и Леонов раскрывали столь же сложную, как у Мелехова или Векшина, человеческую, историческую супьбу.

Необходимо осознать и оценить с историко-литературной точки зрения тот факт, что в создании образов коммунистов и Леонов, начиная со своего «голубого» Арсена в «Петушихинском проломе», и Шолохов, начиная с тех детей-комиссаров, которые твердым шагом, но с грустью в глазах приходили к своим отцам осуществлять продразверстку, вместе с Серафимовичем, Фурмановым, Фадеевым, Вс. Ивановым заняли позицию, противоположную той, которая развертывалась достаточно сильным потоком в произведениях 20-х годов, когда образы большевиков упрощались, схематизировались, а порою подвергались и непристойной компрометации.

В позиции Шолохова и Леонова раскрывалась глубокая историческая правда эпохи: только пролитая в борьбе кровь и безукоризненная чистота помыслов делали большевиков победителями. Вместе с тем уже с самых первых шагов двух художников стала очевидной их буквально подвижническая работа по гуманистическому воспитанию современников, их стремление, говоря словами Леонова, «разминать человеческие души, дать современнику пережить ужас боли, грехопадение... чтобы падорвалось сердце, чтобы лучше, добрее воспринималась человеческая боль». 17

Поэтому столь высоким и сложным искусством был отмечен и образ продкомиссара в «Барсуках» (даже пе получившего от писателя имени), который, осуществляя продразверстку, был не в силах усмирить, заглушить свое сострадание к крестьянам и потому просил перевести его на фронт, а в заявлении писал: «Сам происходя из крестьянского сословия, но оторванный от него городом, затрудняюсь вести работу в крестьянской среде...» Затем он зачеркнул «затрудняюсь», написав «пе могу» (т. 2, стр. 158). И в этом «не могу» раскрывался огромный пласт социальной жизни, глубокое понимание человеческого характера уже па том, самом первом этапе существования советской литературы.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> В беседе с автором статын.

Поэтому глубокий историко-литературный смысл обретает, например, даже эпизодический персонаж «Тихого Дона» — один из красных командиров — Лихачев, который, идя на казнь, встретился со «смертельно-белой березкой», сорвал ее веточку и так «с черными лепестками почек на губах и умер», зверски замученный казачьим конвоем (т. 4, стр. 208).

Несмотря на это, и сегодня освоение социально-нравственных, эстетических ценностей шолоховского и леоновского творчества еще продолжает нередко сопровождаться упрощением либо социально-исторического их содержания, либо общечеловеческого значения, в то время как неповторимое своеобразие, например, «Тихого Дона» было оценено современниками уже по выходе первых глав шолоховской эпопеи. Среди этих оценок, на наш взгляд, есть одна — не введенная в научный оборот, забытая сегодня, но емко и прозорливо определившая особенности шолоховского таланта. Это одно из выступлений второй половины 30-х годов замечательного советского писателя Ивана Катаева, который, отстаивая неприкосновенность, общечеловеческую ценность национального своеобразия в искусстве, писал, что «Тихий Дон» создан «силой духа, мужским его натиском, сосредоточенным напряжением, тем, что в высшем выражении и качестве Роллан услышал в буре Бетховенской воли, и что чаще присутствует в мире не такими глыбами, не так крупно и полно...», что, «как и множество других» сцен в романе, описание совершенного Григорием Мелеховым в сражении убийства «превосходно, сильно и ново в частности и в особенности потому, что здесь простой — скажем по-старому — простонародный человек, крестьянин-казак, чувствует и поступает очень сложно, со всей полнотой жизненной сложности... Это такого же порядка сложность переживаний, как, скажем, у князя Андрея на Аустерлицком поле... как у петербургского студента Раскольникова...» 18

И симптоматично, что в «Воре», созданном несколькими годами раньше, психологически сходный эпизод убийства Векшиным белого офицера Леонов создает как открытую аналогию поступкам именно Раскольникова.

Суждения Ивана Катаева важны не только как оценка творчества Шолохова. Они знаменовали настойчивое стремление преодолеть успевшие к тому времени укрепиться и, к сожалению, не изжитые и до сих пор такого рода литературоведческие концепции, соответственно которым советская литература начинала свое развитие с нулевого цикла, с неосознанного, младенческого взора на происходящее. Подобно этому и изображение личности в революции рассматривается чаще всего по той же схеме: движение от примитивно-стихийных, анархических черт характера — к поведению продуманно-осознанному: стихия чувства побеждается разумом.

В этом процессе «усмирения», «облагораживания» личности и видится, как правило, главный признак осмысления советской литературой революционной эпохи. И словно всплеск отчаянного протеста против тотальности такой концепции было одновременное в середине 30-х годов выступление трех наиболее демократических по складу воззрений, наиболее чутких к судьбе личности художников по поводу трех выдающихся, составивших классику советской литературы, произведений. Это уже пазванное выступление Ив. Катаева о «Тихом Доне», А. С. Макаренко о фурмановском «Чапаеве» 19 п Андр. Платонова — о ромапе «Как закалялась сталь».20

<sup>20</sup> А. Платонов. Павел Корчагин. «Литературный критик», 1937, № 10—11, стр. 241—255.

 <sup>&</sup>lt;sup>18</sup> И. Катаев. Искусство социалистического народа. Из речи на дискуссии в Союзе писателей. «Наши достижения», 1936, № 5, стр. 156.
 <sup>19</sup> А. С. Макаренко. «Чапаев» Д. Фурманова. В кн.: А. С. Макаренко, Сочинения в семи томах, т. 7, Изд. Академии педагогических наук, М., 1958,

Общим в этих статьях было решительное отстаивание, защита такой неповторимости характеров Мелехова, Чапаева и Корчагина, которая проявлялась в богатстве натуры, в непосредственности чувства, в сложности восприятия мира этими героями. Так называемую «анархичность» Павла Корчагина, которую критика и до сих пор рассматривает как свилетельство «игры слепых стихий», низменных плотских побуждений. Платонов называл «священной чертой характера» героя, видел здесь высшее проявление его гуманности, выражение того внутреннего состояния человека, когда «собственная жизнь вдруг не оставит в нем ни единого личного чувства; весь человек в это время точно переходит изнутри вовне: в пействие борьбы, в сокрушение зла и противника, в победу». 21 Макапенко называл это в Чапаеве «неутомимой, мужественной страстью к победе», «полной мобилизацией всех духовных сил человека в одном стремлении», «мобилизацией светлой, ответственной в самой своей глубине», и считал «до самой возмутительной степени филистерской» тему перевоспитания Чапаева под влиянием Клычкова, внедряемую критикой в фурмановский роман.

Историкам советской литературы предстоит осмыслить эти выступления, так как и сейчас они помогают лучше увидеть, каким русский человек вступал в революцию, какие общечеловеческие идеалы он защищал.

Их широкое историко-литературное значение определяется уже тем, что наблюдения авторов этих статей позволяют увидеть Мелехова из «Тихого Дона», Векшина из «Вора», Павла Рахлеева из «Барсуков», если можно так сказать, «однополчанами» и Чапаева, и Павла Корчагина. Тем самым они помогают преодолеть многие упрощенные тематические, хронологические схемы истории советской литературы и раздвинуть ее идейно-эстетические границы и горизонты.

Сопоставление творчества Полохова и Леонова, открывая поразительную социально-нравственную, идеологическую близость исканий этих художников, выдвигает интереснейший вопрос о законах преемственности в литературном процессе. Как эволюционировала параллель Достоевский и Толстой? Почему эти «раздельные секторы национальной души», по выражению Леонова, так близко подошли друг к другу и словно дали «знак» мгновенного — для небосклона мировой литературы —

своего совмещения в творчестве Шолохова и Леонова?

И как могло случиться, что провозглашенная Шолоховым в «Тихом Доне» концепция всеобновляющейся человеческой жизни, идущей от могучей силы земли: «Встает же хлеб, потравленный скотом. От росы, от солнца поднимается втолоченный в землю стебель; сначала гнется, как человек, надорвавшийся непосильной тяжестью, потом прямится, поднимает голову, и так же светит ему день, и тот же качает ветер...» (т. 2, стр. 98) — как могло случиться, что эта концепция словно дрогнула в финале под тяжестью тех нравственных пспытапий, которые выпали на долю Григория Мелехова? И паоборот, по каким тайным законам изломанного, опустошенного внутренним подпольем векшинского сердца вдруг в финале впервые коспулась, пусть как боль, искровенившая ему ладони, ласка родной земли?

Все эти вопросы остаются пока пе изученными. Но уже и сейчас, видимо, можно говорить о том, что не сумевшие, по замечанию Леонова, встретиться при жизни, чтобы «потолковать... о самом главном в человеческом бытии», Достоевский и Толстой как художники и мыслители волею истории словно бы вышли навстречу друг другу в творчестве Леонова и Шолохова, которые с бесстрашием, завещанным им всем опытом русской классической литературы, обратились к изучению социально-правственных основ свершившейся революции.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Там же, стр. 251.

Поэтому на страницах шолоховских романов толстовская высветленная эпичность и содрогнется от кровоточащей — по Достоевскому бескомпромиссной — социальности, а в иррациональную стихию мучительных противоречий логики разума и сердца, идущую от Достоевского, на страницах романов Леонова вольется — по-толстовски — звенящая чистота речки Кудемы и русского леса, будто стремясь утолить, успокоить муки разума и сердца.

Законы преемственности искусства еще предстоит изучать, но философская идея спирали и здесь оказывается главенствующей идеей движения. Взлет этой спирали на одном из самых высоких рубежей истории, каким явилась Октябрьская революция, связан в русской литературе с именами Шолохова и Леонова. И нам предстоит познать и власть притяжения и силу отталкивания искусства этих выдающихся художников нашей эпохи, потому что только в совокупности этих двух «оптических» линий можно понять жизнь нашего мироздания.



# ПУБЛИКАЦИИ и сообщения

Р. П. ДМИТРИЕВА

## НЕКОТОРЫЕ ИТОГИ ИЗУЧЕНИЯ ТЕКСТОЛОГИИ «ЗАДОНЩИНЫ»

(В СВЯЗИ С ВОПРОСОМ О ПОДЛИННОСТИ «СЛОВА О ПОЛКУ ИГОРЕВЕ»)

Как известно, «Слово о полку Игореве» оказало решающее влияние на поэтический строй «Задонщины». Каждый сохранившийся список «Задонщины» драгопенен не только для восстановления текста самого памятника, но имеет немаловажное значение и для изучения «Слова о полку Игореве». Тема взаимоотношения сохранившихся списков «Задонщины» в научной литературе оказалась тесно связанной с вопросом о подлинности «Слова о полку Игореве». Полемика о подлинности «Слова», собственно, сейчас ведется главным образом вокруг решения вопроса о текстологической зависимости между списками «Задоншины».

Близость многих чтений «Задонщины» к «Слову о полку Игореве» побудила скептиков, сомневающихся в древности «Слова», утверждать, будто основным его источником явилась «Задонщина». Тем самым возникновение «Слова» относилось, во всяком случае, к периоду более позднему, чем создание «Задонщины». Предпринятое скептиками текстологическое изучение сохранившихся шести списков «Задонщины» сосредоточилось на вопросе об отношении старшего, Кирилло-Белозерского, ее списка (конца XV века) к остальным. Именно вокруг этого вопроса и идет спор между

скептиками и сторонниками древности «Слова о полку Игореве».

Скептиками и сторонниками древности «Слова о полку игореве».

Так как далее постоянно будут упоминаться списки «Задонщины», приведу их условные обозначения, общепринятые в научных исследованиях: 1) К-Б: ГПБ, список Кирилло-Белозерского монастыря, № 9/1086, 2) И-1: ГИМ, Музейское собрание, № 2060, 3) И-2: ГИМ, Музейское собрание, № 3045, 4) У: ГБЛ, собрание Ундольского, № 632, 5) С: ГИМ, Синодальное собрание, № 790, 6) Ж: БАН, 1.4.1 (собрание Жданова). Последний список содержит только начало вступления, которое повторяет текст списка У (правда, с большим количеством описок), поэтому для решения текстологических проблем этот список не имеет значения, и, как правило, о нем мало говорят в исследованиях.

Дискуссию о подлинности «Слова о полку Игореве» в наше время возобновил А. Мазон в связи с опубликованием исследования чешского ученого Я. Фрчека о «Задонщине». <sup>2</sup> Я. Фрчеку были известны все шесть списков «Задонщины». Историю взаимоотношения этих списков он определил следующим образом. Список К-Б представляет собой краткую первоначальную редакцию, в которой не было описания заключительной части боя. Все остальные списки сохранили текст другой — пространной редакции, в которой не только был изменен первоначальный текст, но была вновь написана и вторая часть. Текстологические выводы о первоначальном виде «Задонщины» Я. Фрчека построены на субъективном восприятии произведения: изложение событий в списке К-Б кажется исследователю более логичным.

Взаимоотношения списков, как их представляет Я. Фрчек, изображенные в виде схемы, выглядят так:

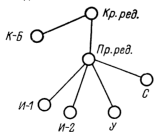


Схема Я. Фрчека

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На эту тему в журнале «Русская литература» (1967, № 1, стр. 105—121) была опубликована статья Р. Дмитриевой, Л. Дмитриева, О. Творогова «По поводу статьи А. А. Зимина "Спорные вопросы текстологии Задонщины"». С тех пор появились новые критические исследования, оспаривающие точку зрения, высказанную

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> J. Frček. Zádonština. Staroruský žalozpěv o boji rusů s tatary r. 1380. Rozprava literárne dějepisná. Kritické vydání textů. Praha, 1948 (Práce Slovanského ústavu v Praze, sv. XVIII). О концепции Я. Фрчека о взаимоотпошении списков «Задон-щины» впервые было упомянуто в работе А. Мазона в 1938 году. (А. Маzon.

Вывод Я. Фрчека о списке К-Б как первоначальном виде «Задонщины» нашел поддержку в ряде работ (А. Мазон, А. Достал, А. Вайан, Матейка, А. А. Зимин, О. Кралик). Заключение Я. Фрчека было использовано А. Мазоном в качестве одного из основных доказательств его концепции о позднем происхождении «Слова о полку Игореве»: если, утверждает А. Мазон, пространная редакция «Задонщины», в которой больше общих мест со «Словом о полку Игореве», вторична, то, следовательно, «Слово о полку Игореве» могло появиться только после «Задонщины».

Таким образом, проблема отношения текста списка К-Б к остальным спискам «Задонщины» оказалась тесно связанной с вопросом о подлинности и древности

«Слова о полку Игореве».

Представлению о делении списков «Задонщины» на две неравные группы (с одной стороны — список К-Б, с другой — все остальные списки) противоречит один факт. В. П. Адрианова-Перетц при характеристике списка С обратила внимание на то, что в отдельных чтениях С совпадает с К-Б. Зти наблюдения В. П. Адриановой-Перетц развил Р. О. Якобсон. Наличие общих особенностей между спис-ками К-Б и С позволило Р. О. Якобсону пересмотреть традиционное представление о взаимоотношении списков «Задонщины». Он пришел к выводу, что списки К-Б и С восходят к их общему источнику, названному им изводом Син, другие списки, в свою очередь, восходят к другому общему источнику, названному условно изводом Унд. Оба эти извода имели общий источник, не дошедший до нас. Схематически это выглядит так:

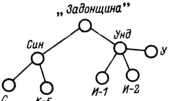


Схема Р. Якобсона

Таким образом, представление Я. Фрчека о взаимоотношении списков «Задонщины» оказалось разрушенным, в его построении не была учтена особая бли-

зость между списками К-Б и С.

В том же 1963 году, когда вышла работа Р. Якобсона, была опубликована статья американского ученого Л. Матейки о синтаксических конструкциях в «Задонщине». Автор статьи в своих выводах снова вернулся к идее о первичности текста краткого вида «Задонщины». При этом он учел большую близость в отдельных чтениях между списками К-Б и С. В виде схемы концепция Л. Матейки выглядит следующим образом:

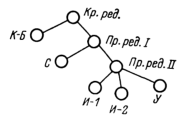


Схема Л. Матейки

La Zadonščina: réhabilitation d'une oeuvre. «Revue des études slaves», t. XVIII.

man Jakobson and Dean S. Worth. The Hague, 1963.

fasc. 1—2, 1938, pp. 14—17).

3 A. Mazon. 1) Le Slovo d'Igor. Paris, 1940, pp. 14—17; 2) Les récits de guerre dans la littérature russe du XV-e siècle. «The slavonic and east european review» vol. 25, № 64, 1946, pp. 93—108; A. Dostal. Dispute de l'authenticité du Slovo d'Igor dans la science occidentale. «Byzantinoslavica», t. X, sv. 2, 1949, pp. 283—284; A. Vaildans la science occidentale. «Byzantinoslavica», t. X, sv. 2, 1949, pp. 283—284; A. Vaillant. Les récits de Kulikovo: «Relation des chroniques» et «Skazanie de Mamai». «Revue des études slaves», t. XXXIX, fasc. 1—4, 1961, pp. 86—89; L. Matejka. Comparative analysis of syntactic constructions in the Zadonščina. In: American contributions to the Fifth International congress of slavists. Sofia, 1963. The Hague, 1963, pp. 382—402; A. A. Зимин. 1) Две редакции Задонщины. «Труды Московского гос. историко-архивного института», т. 24, 1966, стр. 17—54; 2) Спорные вопросы текстологии Задонщины. «Русская литература», 1967, № 1, стр. 84—104; О. Кга́lik. Агсhetyp Zádonštiny. Olomouc, 1972 (Rossica Olomucensia, VIII).

4 В. П. Адрианова-Перетц. «Задонщина». Текст и примечания. «Труды Отреле древнерусской литературы» (ТОДРЛ), т. V, 1947, стр. 197.

5 Sofonija's Tale of the Russian-Tatar Battle on the Kulikovo Field, edited by Roman Jakobson and Dean S. Wortb. The Hague, 1963.

Безусловно, при таком построении схемы наличие общих чтений в К-Б и С, отсутствующих в других списках, вполне объяснимо. Эту точку зрения на соотномение списков «Задонщины» разделяет чешский ученый О. Кралик в своей книге «Архетип Задонщины», вышедшей в 1972 году. О. Кралик пришел к выводу, что список К-Б передает текст оригинала. Вторичными чтениями этого списка, идущими от писца его, он считает только добавление даты «8 сентября в среду» и употребление титула царя при упоминании имени Владимира Киевского. Отметим, что вторичное чтение «царь» имеется также в списке С (в остальных списках его нет). Кралик это совпадение считает случайным. Однако при наличии ряда других общих чтений в списках К-Б и С присутствие этого вторичного чтения едва ли можно объяснить случайностью. Оно, как и остальные чтения, может быть обусловлено только генетической связью между этими списками. Существование общих вторичных чтений противоречит представленной Краликом схеме, согласно которой все общие чтения К-Б и С должны быть непременно первичными, идущими от оригинала.

Разрушает эту схему и следующий текстологический довод. Списки К-Б и С имеют следующее общее чтение:

#### К-Б

С

Досюды есмя были, брате, никуды не изобижены, ни соколу, ни ястребу, ни бълу кречату, ни тому псу поганому Мамаю. ... доселя есмо были не обижены ни от кого, ни ястребу, ни соколу, ни белоозерскому кречету, ни тому ж псу поганому цару Момаю.

В списках У, И-1, И-2 это предложение читается иначе. Цитирую по списку У: ... не в обиде есми были по рожению ни ястребу, ни крѣчату, ни черному ворону, ни поганому сему Момаю.

На мой взгляд, в группе списков У, И-1 и И-2 текст оригинала передан точнее, а в группе списков К-Б и С содержится искажение, закравшееся в их общий источник в результате переписки. Слова «ни ястребу, ни кръчату» во всех списках переданы одинаково. Следовательно, так они читались в общем оригинале этих двух групп. В начале же предложения имеются отличия. В списке У слова «ни ястребу, ни крѣчату» соответствуют первой части предложения: стоят в дательном падеже и обозначают, на кого направлено действие. В списках К-Б и С первая часть предложения иная, она не согласуется со второй. Сказуемое, выраженное страдательным причастием «не изобижены», должно требовать или творительного падежа, или родительного с предлогом «от». Вместо этого стоит дательный падеж — остаток прежней конструкции. Отсюда следует, что в списках К-Б и С текст искажен и что это искажение было уже в их общем источнике. Поэтому К-Б не может восходить прямо к оригиналу, а лишь через посредство общего источника с С. В силу этой текстологической закономерности нельзя признать верным вариант взаимоотношения сохранившихся списков «Задонщины», предложенный Матейкой и поддерживаемый Краликом. Мы должны вернуться к той схеме, которую построил Р. Якобсон: списки К-Б и С восходят к единому общему источнику — изводу Син, а списки У, И-1 и И-2 к другому — изводу Унд.

Существование извода Син подтверждается еще одним обстоятельством. В так называемой Печатной группе Основной редакции «Сказания о Мамаевом побоище», помимо включенных ранее в протограф этого текста, были использованы отрывки из «Задонщины». Этот дополнительно привлеченный список (условно назовем его списком П) повторяет некоторые общие чтения К-Б и С, которых нет в остальных списках «Задонщины». Поэтому можно считать, что список, использованный в печатном варианте, имеет общее происхождение со списками К-Б и С, т. е. восходит к изводу Син. В списке П имеются отрывки из второй части произведения с описанием победы. Это служит еще одним доказательством того, что извод Син, как и извод Унд, содержал полный текст «Задонщипы», а отсутствие второй части

в списке К-Б — результат позднейшей редакторской правки.

Все эти данные, подтверждающие наблюдения Якобсона о существовании извода Син, Кралику были известны, так как они были опубликованы мною еще в 1966 году. Тем не менее Кралик, отстаивая пдею Фрчека о кратком виде первоначальной редакции «Задонщины», как уже было сказано выше, вернулся к схеме Матейки. Понимая, что наличие общих ошибочных чтений в списках К-Б и С ведет к отрицанию первичности текста К-Б, Кралик пе признал вторичности текста списков К-Б и С в предложении «Досюды есмя были, брате, никуды не изобижены...», сославшись на то, что он пе лингвист. Однако вторичность этого чтения оказывается абсолютно неоспоримой, если стоять на той точке зрения, что

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Р. П. Дмитриева. Взаимоотпошение списков «Задонщины» и текст «Слова о полку Игореве». В кн.: Слово о полку Игореве и памятники Куликовского цикла. К вопросу о времени написания «Слова». Изд. «Наука», М.—Л., 1966, стр. 199—263.

«Задонщина» была написана на основании «Слова о полку Игореве». Соответствующее место в «Слове о полку Игореве» читается так: «Ольгово хороброе гнѣздо... не было нъ обидѣ порождено ни соколу, ни кречету, ни тебе, чръный воронъ, поганый половчине». Ближе всего к этой фразе текст «Задонщины» в изводе Унд по списку У: «не в обиде есми были по рожению ни ястребу, ни крѣчату, ни черному ворону, ни поганому сему Момаю». В изводе же Син текст подвергся дальнейшему изменению: вместо слов «не в обиде есми были» там читается «не изобижены» (К-Б) и «не обижены ни от кого» (С).

Таким образом, не признавая вторичности чтения этой фразы в списках К-Б п С, Кралик должен стать на точку зрения зависимости «Слова о полку Игореве» от «Задонщины». В таком случае ему следовало бы учесть наблюдения А. А. Зимина, которому пришлось значительно усложнить принимаемую Краликом схему для того, чтобы объяснить, каким образом отдельные, встречающиеся только в списке К-Б чтения могли попасть в «Слово о полку Игореве». Отсылаю читателей к статье

А. А. Зимина «Спорные вопросы текстологии "Задонщины"».7

Итальянский славист Анжело Данти, напечатавший в 1968 году критическую статью о текстологических работах по «Задонщине», в противоположность Кралику, признал вторичность чтения «не изобижены» в списке К-Б, но при этом оп решительно протестует против объединения списков К-Б и С. Он отрицает существование извода Син и пропсхождение текстов К-Б и С от одного общего источника. По его мнению, большая близость С с изводом Унд и значительные различия его с К-Б исключают такую возможность. Для того чтобы объяснить появление в списке С общих с К-Б чтений, в том числе и ошибочных, он высказывает предположение о дополнительном влиянии списка типа К-Б на список С. Однако с таким предположением нельзя согласиться. Дело в том, что ошибочные чтения легко переносятся из основного протографа в переписываемые с этого протографа списки, но дополнительный текст (в данном случае текст списка типа К-Б) не может влиять на основной своими ошибками, так как правка по дополнительному списку всегда действие сознательное. А ведь в списках К-Б и С, как уже говорилось выше, имеются общие ошибочные чтения.

Более вероятным поэтому, как мне кажется, является высказанное мною предположение о том, что список С правился по списку извода Унд. В отличие от списка К-Б список С действительно сохраняет много общих черт с изводом Унд. Задача заключается в том, чтобы выяснить, были ли они и в изводе Син. Решить этот вопрос помогает список П, относящийся к изводу Син. Так, сообщения о выезде новгородцев на помощь Дмитрию Ивановичу и перечисления воевод в речи Дмитрия Ивановича в списке П нет, а в списке С и списках извода Унд есть. Следовательно, в данном случае список П отражает особенности извода Син, а список С включает дополнительные сведения по изводу Унд. В тех частях, где список С совпадает с изводом Унд, он оказывается ближе всего к списку И-1 (чтения эти, правда, незначительные, в виде отдельных слов). Схема взаимоотношения дошедших до нас списков «Задонщины» представляется мне такой:

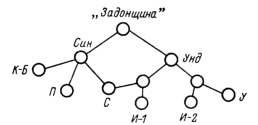


Схема Р. П. Дмитриевой

Таким образом, ни одному из критиков не удалось опровергнуть гипотезу об общем источнике списков К-Б и С — изводе Син. Однако восстановить извод Син на основании имеющегося сейчас в наших руках материала весьма затруднительно.

на основании имеющегося сейчас в наших руках материала весьма затруднительно. Как только что было сказано, список С скорее всего представляет собой контаминацию двух списков разных изводов, кроме того он содержит много и позднейших наслоений. Список К-Б является самостоятельной переделкой варианта «Задонщины» по изводу Син. Изменения в этом списке, выразившиеся прежде всего в сокращении и утрате второй части произведения, возникли в результате редак-

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> «Русская литература», № 1, 1967, стр. 84—104. <sup>8</sup> A. Danti. Criteri e metodi nella edizione della «Zadonščina». «Annali della Facoltà di Lettere e Filosofia della Universita degli studi di Perugia», vol. VI, 1968—1969.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Р. П. Дмитриева. Взаимоотношение списков «Задонщины» и текст «Слова о полку Игореве», стр. 232—233.

торской обработки монаха и писца Кирилло-Белозерского монастыря Ефросина, жившего в конце XV века. Д. С. Лихачев обработку Ефросина объясняет его стремлением составить поминание павших на Куликовом поле к столетию Куликовской битвы (сборник с «Задонщиной» был составлен Ефросином в 1479—1480 годах). 10

Из приведенного краткого обзора исследований по текстологии «Задонщины» видно, насколько тщательно и многосторонне разработана эта проблема. Такое пристальное внимание к этому вопросу безусловно объясняется интересом к теме взаимоотношения «Слова о полку Игореве» с «Задонщиной». Наличие слишком малого числа списков «Задонщины» не позволяет разработать эту тему до конца, многое остается спорным и предположительным. Но все же имеющегося материала достаточно, чтобы утверждать, что список К-Б не является первоначальным видом этого произведения. А это служит веским аргументом в пользу первичности «Слова» по отношению к «Задонщине», т. е. свицетельствует о древности и подлинности «Слова о полку Игореве».

#### В. М. НИЧИК. М. Д. РОГОВИЧ

### ФЕОФАН ПРОКОПОВИЧ В РУКОПИСНЫХ СБОРНИКАХ ХУІІІ ВЕКА

До сих пор весьма значительная часть наследия Ф. Прокоповича, как и других

мыслителей доломоносовского периода, остается неизданной.

В результате разысканий, предпринятых сотрудниками Института философии АН УССР в связи с подготовкой издания философских произведений Прокоповича, были найдены такие ранее неизвестные его работы, как «Речь о пользе и заслугах физики», «Реэстр государей российских от самого Рурика до государя императора Петра Великого, которых счисляется 33», а также письма и стихотворения.

Ниже публикуются четыре стихотворения— «Пъсня свътская», «К требователю сатири Г. С. А. К.», «Jocus in Venerem...» и «Etiam responsoria disticha...», которые, как мы полагаем, принадлежат перу Ф. Прокоповича.

«Пѣсня свѣтская» и «К требователю сатири Г. С. А. К.» находятся в рукописном сборнике, одна из тетрадей которого (лл. 1—40) озаглавлена: «Кпига собранных слогов разних сочинителей, во нравоучение составленних обществу, а инние особливим людям приличествующие. Списана року 1748, окончена февраля 11 списателем оной Димитрием Михайловим Александровичем» (хранится в Центральной па-учной библиотеке АН УССР; далее: ЦНБ). На л. 36 об. рукописи указано: «Стихи пекоторие преосвященного Феофана Прокоповича». Далее, на лл. 36 об. — 39, под №№ 1-9 следуют известные стихи Феофана «Кто крвпок, на бога уповая...», «Плачет пастушок о долгом ненастии...», «Запорожец кающийся», «Благодарение эконому Герасиму» и др. На л. 39 об. под № 10 помещено стихотворение «К требователю сатири Г. С. А. К.». Почти весь л. 40 занимает «Пъсня свътская». 1

Описывавший рукописи церковно-археологического музея при Киевской духовной академии Н. Петров не подверг сомнению указание переписчика. В его «Описании» мы читаем: «Л. 36 об. "Стихи некоторие преосвященного Феофана Прокоповича", а именно: 1) Кто кръпок, на бога уповая; 2) О, суетний человъче, рабе неключимий... 10) К требователю сатири Г. С. А. К.: Что келает твой дух благо-

родній; 11) П'єсня св'єтская, нач. Кто в св'єтской жизни хощет щастлив бити». Поскольку в ряде других случаев Н. И. Петров указывает на авторство тех или иных произведений, помещенных в сборнике анонимно, или отмечает проихождение некоторых стихов (см. его комментарии на стр. 678—679 указанной работы), у нас нет серьезных оснований сомпеваться в принадлежности двух последних

стихотворений Феофану.

Латинские стихи «Jocus in Venerem...» и «Etiam responsoria disticha...» находятся в сборинке, датируемом 80-ми годами XVIII века, хранящемся в ЦНБ под № 526/П1748. О припадлежности их Прокоповичу свидетельствует само размещение стихотворений в ругописи. Шестая сатира Каптемира заканчивается здесь на листе 20. Последняя строка се отделена от последующих произведений жирной разделительной чертой. За чертой помещены «На приход ее императорского величества Анны Иоанновны, когда нас в мызп'в посетить изволила приморской» (л. 20 об.), «Новопреставившемуся Іеродиакону Адаму эпитафион» (л. 20 об.), «Вымысл [о волкъ]» (л. 21), «Запорожец кающийся» (л. 21), «Благодарение эконому Герасиму за солод» (л. 21). Здесь же на маргинесе рукописи сделано следующее уточ-(л. 20 об.), «Вымысл

<sup>10</sup> Д. С. Лихачев. Взаимоотношение списков и редакций «Задонщины». (Исследование Анжело Данти). ТОДРЛ, т. ХХХІ (в печати).

<sup>1</sup> ЦНБ, шифр I, 474 (ДА/П. 664), лл. 39 об., 40. 2 Н. Петров. Описание рукописей церковно-археологического музея при Киевской духовной академии, вып. III. Киев, 1879, стр. 678.

нение: «Hos versiculus illustrissimus Theophanes cum clientulus quidam illius correptus febri laborabat pepigit». После этой надписи начинается общеизвестное стихотворение Прокоповича «О лихорадко...». Дальше идут «Jocus in Venerem...» и «Etiam responsoria disticha...». Затем опять проведена черта, и под ней тем же почерком, что и предыдущее уточнение, написано: «Carmi[na]. Dicunt quidem Beniamini Typographi Peczariensis», после чего следуют стихи:

Уже наказал, в тонкость истязал, Плоть болъзнми изнуренна, Душа с тълом сокрушенна

и т. д.

Следовательно, все стихи между разделительными чертами переписчик считал принадлежащими Феофану Прокоповичу. Правда, он допустил ошибку, приписав ему ломоносовское переложение басни Лафонтена «Лишь только дневной шум замолк...» (1747) (в сборнике — под названием «Вымысл [о волкѣ]»), однако авторство всех остальных не вызывает сомнений. Поэтому мы полагаем возможным атрибутировать Феофану два указанных латинских стихотворения, тем более, что во втором выпуске «Описания рукописных собраний, находящихся в городе Киеве» того же Н. И. Петрова зафиксировано: «Л. 16—22. Сатира 6-я Кантемира и русские и латинские вирши Ф. Прокоповича».6

Вводя в научный оборот найденные стихи, мы сознаем недостаточность нашей атрибуции; дальнейшие разыскания специалистов позволят окончательно установить,

действительно ли перед нами произведения Проконовича.

#### ПЪСНЯ СВЪТСКАЯ 7

Кто в свѣтской жизни хощет щаслив бити И своих утѣх не потерять,
Тот не ищи в ней никого любити,
Если не хощеш воздихать.
Убѣгай любви, как би ти не лстился.
И крѣпись, покамист от ней не скусился.
Вскаешся, да поздно, как все мисли розно Разбредутся в слезах красоти.

Перва примета рани сей безкровной:
На свою любезну частій взгляд.
Ах, отвращайся страсти сей виновной,
В сладости которой будет яд!
Ежели би очи стали тя тягнути,
В самое то время нада вспомянути,
Что сіи издевки суть очей веревки.
Рви их, сколко можеш, силою всею!

Ежели ж прелстился лишний раз взглянути,
То свою волност потерал.
Можно свободу жалко вспомянути,
Как себя не ободрал.
Красоту неволею станеш ставить в очи
И в постели будут без покоя ночи.
То уш будет мнится, как тіебіе любится.
А сия утъха тяжела.

Самая роскош с горестми ест смежна. Самая утѣха въ слезах. Кол ти бивает пуще в мислех нежна, Тол громче сердце вопиет «Ах!» Ежели собою та непреткновенна,

4 «Стихи. Говорят — они Вениамина, типографа Печерского».

<sup>6</sup> Н. И. Петров. Описание рукописных собраний, находящихся в городе Киеве, вып. И. М., 1896, стр. 245.

<sup>7</sup> Здесь и далее русские стихи приводятся с соблюдением орфографии подлинника.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> «Эти стишки сочинил преподобный Феофан, когда некий клиент его лихорадкой страдал».

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> См.: Феофан Прокопович. Сочинения. Под ред. И. П. Еремина. Изд. АН СССР, М.—Л., 1961, стр. 209—226.

в Зачеркнуто: красотою связни.

Таким случаем будеть разрушенна. А напрасни «охи» и тяжели вздохи Разум и здоровя отягчать.

Будь бережлив ти: на[д] свою свободу Воли дражайшой лучше нът. Я удивляюсь, кто злу непогоду Сладких зефъров люти тщить. А в мочи ай тихой жизни чти мя доля, Несмущенни часи и драга воля — Жить на свътъ, плакать всеминутно Я с природи не хощу.

#### К ТРЕБОВАТЕЛЮ САТИРИ Г. С. А. К.

Что кто желаеть, твой дух благородній Требует видъть шрави Кантимира, Кіи зрастили Плод Наук свободній: Хоть инним гнюсна, ти люба сатира.

Та хулить злаго, а бранить спесива, Говоря, нрави оставить непрями. За то не любять зерцала правдива. Стерть с лица мази пороков упрами.

Нѣт, чтоб яснѣе, кое ти зерцало Дѣл твоих добрих, написав похвали, Страсть всю, нелюбу тобой, показало. Тѣх против, порок нѣсть в тебѣ ни малій.

То прими убо, что желал, охотно Приняв к честному нрав приложи нраву, Тщась обличити, что в иних стропатно, Творца в защить от злих храня славу.

#### JOCUS IN VENEREM, QUAERENTEM FILIUM SUUM, SCILICET CUPIDINEM®

Quaeritat huc illuc raptum sibi Cypria natum.

Ille: «Sed ad nostri pectoris ima latet.

Me miserum! Quid agam? Durus puer, aspera mater.

Et magnum in me ius Alter et Altera habet.

Sin celem, video quantus Deus ora peruret.

Sin prodam, merito durior hostis erit.

Ergo isthuc fugitive, late, sed partius ure!

Haud alio poteris tutior esse loco». 10

## ETIAM RESPONSORIA DISTICHA REPREHENSIVA QUOD SCILICET PERNITIOSUM AMOREM SIBI INVITAT QUIDAM

Stultus es, ah! Certe, qui tantum admittere poscis, Scilicet: ut poscis turpi ab amore capi. Narras, ut in te residens te parcius urat. Crede mihi, admissus conteret ossa tibi.

## ШУТКА О ВЕНЕРЕ, КОТОРАЯ РАЗЫСКИВАЕТ СВОЕГО СЫНА КУПИДОНА

Разыскивает везде Киприда уведенного от нее сына. Тот [влюбленный]: «Но он в сердце моем спрятался. Горе мне! Что мне делать? Мальчик — свирепый, но мать тоже сурова. И он имеет надо мной большую власть, но и она не меньшую. - Если я скрою, то еще видно будет, кто из богов сожжет [мои] уста. Если ж я выдам его, то он, по заслугам, станет мне еще большим врагом. Следовательно, молчи об этом, беглец, но жги меня легче! Лучшего убежища, чем здесь, ты не сыщешь нигде».

 $<sup>^{9}</sup>$  Перевод латинских стихов сделан М. Д. Роговичем.  $^{10}$  Иеревод:

Aut si, stulte, mihi nequaquam credere possis, Ecce, salutiferum carmen, at ipse legas: «Nescio quid sit amor, nec amo, nec amor, nec amavi. Hoc scio, quisquis amas, ureris igne gravi».<sup>11</sup>

Е. Н. ЛЕБЕДЕВ

## ФИЛОСОФСКАЯ ПОЭЗИЯ В. К. ТРЕДИАКОВСКОГО

Философские произведения В. К. Тредиаковского являются наименее исследованной частью его творческого наследия. Пожалуй, лишь политическая концещия писателя изучена достаточно полно и глубоко. В трудах А. С. Орлова, Л. В. Пумпянского, Д. Д. Благого, А. Н. Соколова и других советских ученых было показано, что в своей «гражданской философии» он двигался от абсолютистских иллюзий к завуалированной критике самовластия — от апологетической «Аргениды» (1751) к оппозиционной «Тилемахиде» (1766).¹ В этих произведениях Тредиаковского (так же, как в его параллельной работе над переводом «Римской истории» Роллена) отразился характерный для России середины XVIII века процесс «полевения абсолютистской политической мысли» (Пумпянский), что позволило указанным исследователям совершенно справедливо усмотреть в авторе «Тилемахиды» непосредственного предшественника Новикова и Радищева.

Однако движение от «Аргениды» к эпопее о Телемаке не было быстрым п легким. Между двумя творческими вершинами Тредиаковского пролегла трудная дорога длиною в полтора десятилетия. Изучение произведений, написанных им в этот период, показывает, что мировоззренческие интересы писателя одною политикой далеко не исчерпывались. Политическая концепция «Тилемахиды» формировалась не только под воздействием внешних обстоятельств (усиление деспотического характера власти, церковная реакция, драматические перипетии личной судьбы), но и была подготовлена глубокой внутренней потребностью Тредиаковского создать свою собственную единую систему миро- и жизнепонимания на

твердой философской основе.

Целый ряд произведений Тредиаковского, написанных в указанное пятнадцатилетие, обращает на себя внимание отчетливо выраженной философской тематикой. Это в первую очередь «Слово о мудрости, благоразумии и добродетели» (1752), в котором наиболее полно отразилось философское «верую» Тредиаковского. Сюда же следует отнести и его краткое рассуждение «О беспорочности и приятности деревенския жизни» (1752), предваряющее его стихотворные переложения из Горация, — произведение, казалось бы, далекое от отвлеченного «любомудрия», но тем не менее теснейшим образом связанное с общим направлением духовных исканий писателя в этот период. Горацианский материал привлекает здесь его внимание не только чисто литературными ресурсами, но и своею философской подоплекой. «Главное преимущество деревенския жизни, — пишет Тредиаковский, —

## ДИСТИХИ-СОВЕТЫ, В КОТОРЫХ ЕСТЬ ЧТО-ТО, ТО ЕСТЬ, ЧТО НЕКТО ПРИЗЫВАЕТ К СЕБЕ ОПАСНУЮ ЛЮБОВЬ

Ах, глупый! Неужели ты добровольно хочешь допустить,

Чтобы позорная любовь овладела тобой?

Говоришь, что, в тебе оставаясь, она медленно жжет тебя.
Верь мне! Когда ты ее допустишь, она сожжет тебе кости!

А если, глупый, никак мне поверить не сможешь,
Вот тебе спасительный стих, но сам лишь его прочитай:
«Не знаю, что такое "любовь", "я люблю", "меня любят", "я полюбил".
Я знаю, что каждый, кто полюбит, ярким пламенем сгорит».

<sup>1</sup> См.: А. С. Орлов. «Тилемахида» В. К. Тредиаковского. В кн.: XVIII век, сб. 1. Изд. АН СССР, М.—Л., 1935, стр. 5—55; Л. В. Пумпянский. Тредиаковский. В кн.: История русской литературы, т. III. М.—Л., 1941, стр. 215—263; Д. Д. Благой. История русской литературы XVIII века. М., 1955, стр. 114—138; А. И. Соколов. Очерки по истории русской поэмы XVIII века и первой половины XIX века. Изд. МГУ, 1955, стр. 128—144; Г. И. Бомштейн. К характеристике идейных позний Тредиаковского. «Ученые записки Пермского педагогического института», кафедра русской и зарубежной литературы, 1957, вып. 16, стр. 99—129; В. Я. Лакшин. О деятельности В. К. Тредиаковского-просветителя. В кн.: XVIII век, сб. 5. Изд. АН СССР, М.—Л., 1962, стр. 223—248.

<sup>11</sup> Перевод:

состоит в том, что она тесняе соединена, нежели другое состояние, с богопочтением, как то равным образом и с добронравием, так что она по премногу сходствует 

рапионалистической нравственной философии.

К 1754 году Тредиаковский заканчивает колоссальную по напряжению и интенсивности работу над теолого-философской поэмой «Феоптия, или доказательство о богозрении» и над переложением всей Псалтири, легендарного автора которой он рассматривает как одного из «философствовавших стихами». В 1760 году он публикует свой перевод книги о Фр. Бэконе, состоящий из двух частей: 1) «Житие канцлера Франциска Бакона» и 2) «Сокращение философии канцлера Франциска Бакона». В этой работе, во многом ориентированной на политическую проблематику, уже явственно слышны оппозиционные мотивы, предвосхищающие соответствующие места из «Тилемахиды». Наконец, в «Предуведомлениях от трудивше-гося в переводе» к «Римской истории» (1761—1767) находим обстоятельное изложение философских и правовых взглядов С. Пуфендорфа. В центре нашего внимания— поэма «Феоптия», стоящая на пути от «Арге-

ниды» к «Тилемахиде» и представляющая собой художественное воплощение духовных поисков Тредиаковского в этот, если так можно выразиться, «философский»

период его творчества.

Изучение произведений, предваряющих «Феоптию», показывает, что общим идеологическим знаменателем для них было стремление автора примирить «закон естественный» с «законом откровенным», знание с верой, философию и науку с религией. Конечно, есть большой искус отнести это стремление на счет внешней необходимости, усмотреть в этом вынужденную уступку церковной реакции, которая заметно усиливает свои позиции как раз в последние десять лет елизаветинского царствования. Чо поступить так значило бы упростить истинное положение вещей. Не следует все-таки отнимать у Тредиаковского то, что ему действительно принадлежало. Он совершенно искренне пытался уравнять в правах веру и знание. Для него именно их союз означал настоящую мудрость: «Истинная Мудрость, понеже состоит в познании Правд Божественных и Человеческих... то и мудрый Муж несколько знает, много ж верит; так что Знание и Вера не что иное, как токмо средствия, коими он себе Навык Мудрости приобретает». 5 «Слово о мудрости, благоразумии и добродетели», откуда взяты эти слова, тесно связано с поэмой «Феоптия», и на нем стоит остановиться несколько подробнее.

Тредиаковский безусловно был человеком большой философской культуры. В «Слове о мудрости» он показывает пример серьезного знакомства с различнымп философскими теориями древних (Платон, Аристотель, стоики, перипатетики), новых (Декарт, Лейбниц, Вольф) и самоновейших мыслителей (Ж.-Ж. Руссо). 6 Он первым из русских предпринимает попытку дать систематизированное изложение своих взгиядов на структуру и задачи человеческого познания. Взгияды эти вкратце

сводятся к следующему.

Человека отличает от других созданий его способность размышлять. Эта способность проявляет себя двояко: в действиях разума и воли. На субстанциальном уровне оба эти начала существуют неразрывно, но проявления их различны. Разум

2 Сочинения Тредиаковского, т. І, изд. А. Смирдина, СПб., 1849, стр. 731.

<sup>3</sup> Изложение этого перевода, сопоставление его с французским и английским оригиналами, а также оценка его роли в творческом развитии Тредиаковского и места в истории русской мысли даны в указанной статье В. Я. Лакшина.

4 О борьбе православного духовенства с наукой в этот период см.: Б. Е. Райков. Очерки по истории гелиоцентрического мировоззрения в России. Изд. АН СССР,

М.—Л., 1937, стр. 177—203.

<sup>5</sup> Сочинения и переводы как стихами, так и прозою Василья Тредиаковского,

т. II, СПб., 1752, стр. 246. Далее ссылки на это издание даются в тексте.

6 Ю. М. Лотман считает, что первым русским откликом на дижонскую диссертацию Руссо (1750) были статьи Сумарокова «О новой философической секте», «К добру или к худу человек рождается» и др., которые он датирует приблизительно концом 1750-х—началом 1760-х годов (см.: Ю. М. Лотман. Руссо и русская культура XVIII века. В кн.: Эпоха Просвещения. Из истории международных связей русской литературы. Изд. «Наука», Л., 1967, стр. 223—225). Можно считать доказанным, что гораздо более ранним—едва ли не первым!— русским оппонентом Руссо явился Трешекоромуй которомуй воторомую по просметные документально в просметные просметные документально в просметные документально в просметные документально в просметные документально в просметным просм Тредиаковский, который для возражений «обывателю Женевскому» отвел, в сущности, всю заключительную часть «Слова о мудрости, благоразумии и добродетели» (за вычетом, может быть, нескольких страниц, посвященных Елизавете, хотя в контексте заключения даже имя самодержицы, покровительствующей наукам, должно было восприниматься читателями как один из убедительнейших аргументов против Руссо).

стремится познавать истину и отличать ее от лжи, удел воли — «свободно клониться к добру», отделяя полезное от вредного. Отсюда следует четкое разграничение их целей: «...как Истина есть конец всего нашего Познания, так Добро цель всех наших есть Деяний» (стр. 238).

Разум и воля, стремясь соответственно к истине и добру, встречают на своем пути «врагов». Враги эти достаточно тривиальны, чтобы их здесь перечислять (у воли, например, это «сребролюбие», «сладострастие» и т. п., у разума — различные виды «заблуждений»). Однако над одним из них стоит поразмыслить: Тредиаковский считает, что человеческий разум должен опасаться... «преизбыточного Любопытства» (стр. 242). Казалось бы, с какой стати потребовалось автору дозировать эту естественную пытливость разума? Ведь, строго рассуждая, именно «пре-избыточное Любопытство» служит необходимым условием познания истины, и всякие попытки его ограничить выглядят чистым абсурдом. Однако с точки зрения самого Тредиаковского, в его словах о том, что разум должен подавлять в себе излишнюю пытливость, никакого противоречия нет. И здесь мы подходим к одному из фундаментальных положений его гносеологической концепции: существует известная граница человеческого познания, нарушить которую разум не имеет права, ибо она предписана свыше. По логике Тредиаковского, именно познание этой границы (или «предела», как он пишет) и есть высший акт разума и воли. Всякий, кто пытается шагнуть за этот предел, избирает путь заведомо ложный и порочный, поступает попросту неблагоразумно. И хотя разум «долженствует быть просвещаем солнечными зарями Знаний», эти знания тоже выполняют строго ограниченную функцию: их задача— научая человека «истинной Мудрости, истинному благоразумию и истинной Добродетели», «приводить Душу, оное бесплотное и бессмертное Существо, к познанию наших должностей и самыя ея Предела» (стр. 243, 244).

Таким образом, истина у Тредиаковского задана наперед. Но в таком случае катастрофически падает цена человеческих знаний. И хотя о полном возврате к средневековому взгляду на науки говорить не приходится, однако известный привкус схоластики в «Слове о мудрости» явно присутствует. Причем искать его надо именно здесь, т. е. в положении о том, что высшей задачей духа является познание своего предела, и в необходимо вытекающем отсюда выводе о подчиненном характере положительных знаний и наук. То, что Тредиаковский совершенно сознательно проводит эту мысль, не должно рассматривать как выражение только сму присущего идеологического консерватизма. Ведь и западноевропейская (философская и естественнонаучная) традиция, на которую он явно опирается в своем произведении, пестрит подобными теориями. Не следует забывать, что процесс дифференциации общественного сознания, начавшийся в Европе в эпоху Возрождения, был мучительным и трудным, освобождение философии и естествознания от теологии произошло не сразу: ведь еще в 70-х годах XIX века Энгельс подчеркивал, что «выяснение между ними отдельных взаимных претензий затянулось до наших дней и в иных головах далеко еще не завершилось даже и теперь». Таким образом, Тредиаковский в своем отношении к «преизбыточному Любопытству» наук стоял не выше и не ниже основной массы западноевропейских мыслителей и разделял общую с ними судьбу.8

Главной теоретической дисциплиной выступает у Тредиаковского теология, или «Богословия Естественная». Не отвергая в своей системе значения положительного знания, базирующегося на опыте, Тредиаковский тем не менее считает, что вместилищем истины может стать только такой храм наук, краеугольным камнем которого является теология. «Высокая, несравненная и спасительная Мудрость, — пишет он о теологии. — Так что дивно и странно, чего ради многии к любопытным Знаниям большее имеют прилежание, нежели рачат сей основательно навыкнуть (возможно, намек на Ломоносова, — E. I.). Нет ни Науки, ни Знания, которое не сию б за основание имело, и не сея б ради изучено быть долженствовало» (стр. 256).

Тредиаковский, должно быть, совершенно искренне полагал, что «любопытные Знания» (в отличие от нелюбопытной теологии), усложняя старую картину мира, лишь вносят разлад в человеческое сознание, разрушают единственно возможную, с его точки зрения, основу единения человека со всем миром, т. е. идею бога, и не предлагают взамен ничего конструктивного.

Субъективные причины для подобных опасений у Тредиаковского имелись. Опытная наука, опиравшаяся, как писал Маркс, на «применение рационального

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> К. Маркс и Ф. Энгельс, Сочинения, т. 20, стр. 347. 8 Например, он с большой симпатией относился к Генри Мору (1614—1687), профессору философии и теологии в Кембридже, европейски известному оппоненту Декарта. Помимо «Слова о мудрости», Тредиаковский сочувственно отзывается о его борьбе против атеизма в предисловии к поэме «Феоптия». Генри Мор мог заинтересовать Тредиаковского и как активный стороннок примирения «закона естественного» с «законом откровенным» (о  $\Gamma$ . Море см.: P. R. And e r so n. Science in defense of liberal religion; a study of H. More's attempt to link seventeenth century religion with science. N. Y. — L., 1933).

метода к чувственным данным» (К. Маркс и Ф. Эпгельс, Сочинения, т. 2, стр. 142), действительно создавала культурную дистанцию между человеком и остальным миром, действительно потрясала сознание слабых смертных, успокоенное полуторатысячелетней верой в человекоподобность природы и в космичность самого человека. В том, что говорила наука, вырисовывалось истипное положение вещей, и сквозь разрываемый ею покров отрадного неведения открывалась пугающая сущность мира.

Тредиаковский не ограничился одними теоретическими рассуждениями о возросшей, с его точки зрения, роли теологии в условиях естсственнонаучного переворота. Со свойственной ему методичностью он продолжил интенсивную разработку поразившей его темы уже художественными средствами и в 1754 году закончил громадную (около 5000 строк) поэму, полное название которой гласит: «Феоптиа, или Доказательство о богозрении по вещам созданного естества, составленное стихами в шести эпистолах к Евсевию от Василия Тредиаковского в Сашктпетербурге, 1754».

Показательна судьба этого произведения. Вплоть до недавнего времени полный текст его был недоступен исследователям творчества Тредиаковского, которые, таким образом, находились в положении астрономов, вынужденных по вторичным признакам характеризовать небесное тело, еще не открытое наукой, но реально существующее. Наконец, в 1963 году, т. е. более чем через 200 лет после ее написания, поэма была опубликована и прокомментирована И. З. Серманом. Так что

история ее исследования насчитывает чуть больше десяти лет.9

Одним из важных вопросов, связанных с «Феоптией», является, на наш взгляд, вопрос об источниках поэмы. Насколько он волновал самого Тредиаковского, показывает его «предуведомлепие» «К читателю». В качестве чисто литературных предшественников «Феоптии» писатель пазывает произведения Гесиода («Теогония»), Эмпедокла («О природе»), Лукреция («О природе вещей»), Вергилия («Георгики»), Овидия («Метаморфозы» и «Фасты»). Сюда же включаются «гомеровы гимны», Псалтирь, книги пророков, творчество Иоанна Дамаскина и, кроме того, поэзия Цицерона и Джордано Бруно. Уже одно то, что здесь материалист Лукреций, один из непримиримых врагов богопочитания, оказался в компании с царем Давидом, говорит о чисто жанровом характере этого списка: он приведеп в подтверждение мысли о том, что «писать философствование стихами, то возводить некак стихотворение к первому его и достохвалному началу». 10 Это, так сказать, аргументированный взгляд Тредиаковского на проблему истории и типологии жанра философской поэзии.

Что же касается идеологических псточников поэмы, то их, если исходить из текста предуведомления, было три. Первый—это поэма А. Поупа «Опыт о человеке», которая рассматривается Треднаковским как нечто вроде идеального образчика «философствования стихами» на современном (1750-е годы) этапе. Треднаковскому безусловно была близка по духу оптимистическая метафизика английского поэта, равно как и дидактическая установка «Опыта»— «оправдать перед человеком пути господа» («vindicate the ways of God to man»). Эти поэмы находятся в тесном идеслогическом родстве, о чем, собственно, и свидетельствует сам Тредиаковский: «Ревнивое размышление придало мне некоторые мысленные крила: возлетел я ими от Поппова "Опыта о человеке" до творца человеку. Рассуждал: понеже автор, пиша о человекс, почершнул все свои мысли из внутренностей метафизики, то мне и приличнее еще быть имеет, чтоб мыслящему писать о боге, почерпать мои размышления из самых глубокостей тоя ж метафизики» (стр. 162).

Вторым источником Тредиаковский пазывает «Теодицею» Лейбница, которой, кстати сказать, многим был обязан и Поуп. Таким образом, только что цитированное место из предисловия к «Феоптии» звучит до известной степени каламбурно, ибо и английский и русский поэт действительно «почерпали» свои размышления

«из самых глубокостей тоя ж метафизики».

О восприятии Треднаковским Ленбпица можно сказать, что до «самых глубокостей» его философии (т. е. дналектических оснований его метода) Тредиаковский, так же, впрочем, как Поуп (и Вольтер), пе дошел. Для пего, опять-таки как для

<sup>9</sup> Работ, посвященных этой поэме, до обидного мало. См.: И. Серман. 1) Неизданная философская поэма В. Треднаковского. «Русская литература», 1961, № 1, стр. 160—168; 2) Комментарий и примечания к поэме в кн.: В. К. Тредиаковской поэме в кн.: В. К. Тредиаковский инсатель», М.—Л., 1963, стр. 507—521 (Библиотека поэта, большая серия); 3) Треднаковский. В кн.: История русской поэзип, т. І. Изд. «Наука», Л., 1968, стр. 66—67. Лингвистическое исследование поэмы см. в кн.: G. Н. Worth. Trediakov-kij's «Feoptia». Ein Beitrag zur abstrakten Terminologie. In: Orbis scriptus. Dmitrij Tschizewskij zum 70. München, 1966, S. 963—972.

<sup>10</sup> Цпт. по: «Русская литература», 1961, № 1, стр. 162. Далее ссылки на это издание даются в тексте. Папомиим, что теология, по Тредиаковскому, лежит в основе всего человеческого знапия—в том числе и философии; следовательно, включая в этот перечень «пророческие песпи», «сгимпры церковные и каноны», он, со своей точки зрепия, пе парушает требования жанра философской поэзии.

Поупа и Вольтера, оказалась недоступной, например, гениальная догадка немецкого философа о прогрессивной исторической роли общественного зла. Лейбниц Тредиаковского— это дистиллированный Лейбниц, автор одной только книги, «име-

нем Теодицеи», «сочиненныя об единой токмо божией правде» (стр. 162).

В этой книге Тредиаковскому, как нам кажется, должна была глубоко импонировать ее главная мысль, сформулированная в § 6. «Наша цель, — пишет Лейбниц, — состоит в удалении людей от ложных идей, представляющих им бога абсолютным государем, пользующимся деспотическою властию, мало внушающим любовь и мало достойным любви». 11 Помимо того, что эта мысль глубоко сопричастна «Феоптии», она, по нашему мнению, проливает свет и на теоретические (умозрительные) основания политической копцепции «Тилемахиды», в основе которой лежит «золотая середина» между «пзлишествами могущества деспотического (самопреобладающего) и бесчиниями анархическими (не имеющими Начальствующего)». 12 С этой точки зрения, у нас есть все основания рассматривать «Феоптию» как теолого-философский «пролог на небесах», предваряющий нравственно-политические перипетии «Тилемахиды»: здесь даже упомянутым «бесчиниям анархическим» соответствует разработка сходной темы.

Тут мы подходим к третьему источнику (вернее, антиисточнику) «Феоптии» — к спинозовской «Этике». Тема «блядословного Спинозы» резким диссонансом врывается в музыку поэмы. Спиноза — это бунт темных сил, грозящий разрушить мировую гармонию. Спиноза — это коварный сатана, проповедующий не просто безбожие, но «самое тонкое и ухищренное» безбожие, ибо он «бога со всем чувствуемым естеством и с частями его сливал», ибо он «покусился привесть безбожие в порядочный состав в "Эфике" своей» (стр. 165). Спиноза — это антигармония, умело симулирующая истипную, единственно возможную гармонию. И потому он абсолютно, смертельно опасен (в отличие от Декарта, которого Тредиаковский поридает не более как заблудшего). И потому он должен быть высмеян, дискредитирован, опрокипут легионом доводов, — короче говоря, он должен быть уппчтожен. С методичностью римского сенатора Тредиаковский во всех шести эпистолах доказывает мысль о необходимости стереть с лица земли этот сатанинский Карфаген, провести христианским плугом борозду по его останкам.

Таковы источники, указанные самим Тредиаковским. Однако он указал не все. Причем скрыт был один из главнейших источников поэмы. Трудно сказать, что заставило Тредиаковского сделать это. Возможно, одной из причин было опасение писателя заслужить упрек в неоригинальности его поэмы. Во всяком случае, определение побудительных мотивов не входит в задачу нашей работы. Ограничимся

существом дела.

Как нам удалось установить, поэма Тредиаковского «Феоптия» в основе своей (а именно в первых пяти эпистолах) является стихотворной обработкой метафизического сочинения Фенелона «Трактат о существовании и атрибутах бога» («Traité de l'existence et des attributs de Dieu», 1713). Сличение текста «Феоптии» с текстом «Трактата» показывает, что половина стихов поэмы (2246 из 4720) имеют себе

соответствие во французском сочинении.

В работе над своей поэмой Тредиаковский использовал не весь «Трактат», а только первую и вторую главы первой части («Demonstration de l'existence de Dieu, tirée du spectacle de la nature et de la connaissance de l'homme»). Однако отчетливо выраженная антиматериалистическая и антиатеистическая направленность «Феоптии» убеждает в том, что и другие места произведения Фенелона оказали самое непосредственное влияние на Тредиаковского. Это третья глава первой части — «Ответ на возражения эпикурейдев» («Reponse aux objections des Epicuriens») и третья глава второй части — «Опровержение спинозизма» («Réfutation du Spinosisme»).

Тредиаковский не первым из русских писателей обращается к этому сочинению Фенелона: приоритет здесь принадлежит А. Д. Кантемиру, который десятью годами раньше автора «Феоптии» обратился к «Трактату» и взял его за основу в работе

над своими «Письмами о природе и человеке». 14

<sup>14</sup> Сочинения, письма и избранные переводы князя Антиоха Дмитриевича Кантемира. т. II, СПб., 1868, стр. 21—96. См. также: M. Ehrhard. Lettres sur la nature

<sup>11</sup> Г. Лейбниц. Теодицея. Рассуждение о благости божией, свободе человеческой и начале зла. «Вера и разум», 1888, № 3, отдел философский, стр. 117.

12 Тредиаковский. Тилемахида, т. І. СПб., 1766, стр. ХХХІІІ.

<sup>13</sup> То, что Тредиаковский учитывал возможность такого отношения к ссбе, доказывают следующие строки, написанные спустя семь лет после окончания «Феонтии»: «Приходит на мысль, не возревновал бы кто, в уничижение мне, чго видит от меня больше переводов, нежели собственных сочинений. Но такому и подобным всем почтению в предварительный ответ доношу, что во мне знатно ботее способности, буде есть некоторая, мыслить чужим разумом, нежели моим» (Римская история... сочиненная г. Ролленом..., т. І. СПб., 1761, Предуведомление, стр. Л). Как видим, в это время Тредиаковский уже пришел к определенному для себя выводу.

«Трактат о существовании и атрибутах бога» представляет собою характерный образчик «примирительного» решения вопроса о соотпошении веры и знания. Общая оценка этого труда содержится в «Истории русской общественной мысли» Г. В. Плеханова (книга вторая, ч. III, гл. 2— «"Ученая дружина" и самодержавие»). Правда, Плеханов адресует свою оценку Кантемиру, а не Фенелону (в то время еще не было известно о французском источнике «Писем»), но к тому, что он говорит о главной задаче произведения, которую он совершенно правильно усматривает в «физико-теологическом доказательстве» бытия бога, мы должны внимательно прислушаться, ибо она— эта главная мысль «Трактата»— без существенных изменений вошла как в «Письма», так и в «Феоптию».

Плеханов пишет о том, что сама идея использования данных науки для теодицеи отражает исторически сложившийся предел миропонимания не только русских (Кантемир), но и западноевропейских мыслителей (папример, Ньютон). Далее он указывает на методологическую уязвимость подобного подхода, так как «лля доказательства правильности физико-теологического довода Кантемир заранее предполагает его правильным». Наконец, Плеханов подчерниваст, что Кантемир (теперь мы можем присоединить к нему и Фенелона и Тредиаковского) был не первым и не последним, кто посвятил себя этой неблагодарной задаче, и что Кантемиру (следовательно, и Тредиаковскому) известным оправданием могла служить культурная ситуация в тогдашней Россип: «Даже между передовыми французскими просветителями второй половины XVIII века, — и даже между деятелями великой революции, — очепь пемного было подей достаточно смелых духом для того, чтобы совсем не оставить места "сокровенной силе" в своем представлении о вселенной. Совершенно несправедливо было бы требовать подобной смелости от русского просветителя первой половины этого столетия». 16

Такова в общих чертах оценка философской и исторической значимости главной идеи «Трактата», нашедшей горячего поклонника в лице автора «Феоптии». Но, как остроумно напоминает Плеханов в своей работе, «когда двое говорят одно и то же, это не одно и то же». 17 По нашему мнению, Тредиаковский мог не опасаться упрека в неоригинальности «Феоптии». И хотя отягчающее «вину» обстоятельство не снимается — ведь все-таки более 2000 строк поэмы являются переводом, довольно близко излагающим основную мысль «Трактата» и (что не менее важно) воспроизводящим цень ее доказательств, — мы считаем, что у нас есть все основания рассматривать «Феоптию» как произведение оригинальное.

Во-первых, «Трактат» не является единственным источником поэмы, а во-вторых, налицо качественная метаморфоза, которую претерпевают прозаические пассажи Фенелона в поэтическом изложении Тредпаковского. В И это не просто стихи, а дидактическая поэма, несущая в себе характерные признаки своего жанра. Поэма состоит из шести эпистол к определенному адресату. В Первая эпистола «доказывает бога доводами, взятыми из внутренностой метафизических». Здесь центральное место занимает критика картезианской «системы случайных причин».

et l'homme du prince Kantemir. «Revue des études slaves», 1957, vol. 34, fasc. 1—4, pp. 51—56; H. Grasshoff. Kantemir und Fenelon. «Zeitschrift für Slawistik», 1958, Bd. 3, H. 2—4, S. 369—383. Резюме этих работ М. Эрар и Г. Грассгофа на русском языке см. в кн.: IV Международный съезд славистов. Материалы дискуссии, т. І. Изд. АН СССР, М., 1962, стр. 190—193.

<sup>15</sup> Г. В. Плеханов, Сочинения, т. XXI, ГИЗ, М.—Л., 1925, стр. 89.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Там же, стр. 87. <sup>17</sup> Там же, стр. 93.

<sup>18</sup> Таким образом, «Феоптия» должна заинтересовать нас и в формальном аспекте — как предваряющая «Тилемахиду» попытка передачи иноязычной прозы стихами. По, подчеркиваем, сейчас паша цель — выявить прежде всего концептуальное родство Тредпаковского с Фепелоном. Само обращение нашего поэта к творчеству камбрейского епископа еще за дссять лет до «Тилемахиды» наводит на мысль о том, что в восприятии Тредпаковского Фенелон — его «брат родной» не только «по музе», но и «по судьбам». Ведь п «Похождения Телемака» (1697) и «Трактат о существовании и атрибутах бога» (1713) были написаны Фенелоном после разрыва его с двором и академией в 1693 году. И если в 1750-е годы перипетии личной судьбы Тредпаковского только «предвосхищали» путь Фенелона, то, заканчивая «Тилемахиду», Тредпаковский уже по всем основным пунктам прошел этот путь. Добавим к этому общность политических взглядов и известное совпадение социальных судеб (и тот и другой — и получится довольно похожая русская репродукция с французского портрета.

<sup>^ 19</sup> Й. З. Серман считает, что «Евсевий» Тредиаковского «лицо вымышленное» (см.: «Русская литература», 1961, № 1, стр. 167). Нам представляется не лишенным основания предположение, что под этим именем может скрываться какой то конкретный человек (не следует забывать о знакомствах Тредиаковского в церковных кругах).

Миропониманию Тредиаковского был чужд дуализм Декарта, который исходил из того, что духовная и материальная субстанции мира противоположны друг другу и что их соединение происходит через посредство «случайных причин» (саusae occasionales). В «Слове о мудрости» Тредиаковский писал: «Истина не может быть ни двояка, ни многовидна» (стр. 253).

Вся первая эпистола развивает монистическую точку зрения Тредиаковского на устройство и происхождение мира. Картезианский «случай» опасен, по Тредиаковскому, тем, что открывает путь материализму и атеизму (эпикуреизм и спинозизм рассматриваются здесь как логические последствия картезианства). В противовес этому Тредиаковский считает, что «слепый случай, или припадок, как не имеющий разума и избрания, не мог произвесть состав толь благоучрежденный» и что мир мог быть создан только «таким существом, которое имеет бесконечную премудрость, благость и всемогущество». Заканчивается первая часть поэмы торжествующим аккордом:

Есть всеведый! Всеблагий! Есть бог всемогущий! Без начала, без конца, есть всзде присущий! Есть бог, о! Евсевий: всяка проявляет тварь, Что он есть создатель и верьховный мира царь.

(I. 555-558)<sup>21</sup>

Вторая эпистола «утверждает божие бытие всем бесчувственным и огромным сстеством». Она примыкает к первой как иллюстративная. Здесь Тредиаковский предлагает свою концепцию материального (бездуховного) мира. Она телсологична: мир создан единственно для человеческой пользы. Океан, например, существует не сам по себе, но в соответствии с человеческими потребностями:

...то способ сокращенный, Чтоб меж собой весь род был человеч собщенный.

(II, 410-411)

То же самое, или почти то же самое, говорится и о других стихиях: земле, воздухе, огне.

Общая идеологическая установка Тредиаковского на примирение веры и знания обусловила двойственный, непоследовательный характер его подхода к гелиоцентрическому учению. С божественной точки зрения (а ведь «Феоптия» имитирует именно божественный взгляд на мир, что отчасти зафиксировано в самом заглавии),— так вот, с точки зрения бога, совершенно безразлично, что вокруг чего движется: Солнце ли вокруг Земли или наоборот.

Мы не преувеличим, сказав, что творец у Тредиаковского до известной степени эстет и формалист: самое главное для него — внутренняя непротиворечивость и целесообразность некоей системы. Бог в принципе может создать все, что ему заблагорассудится, но он всегда создаст (что бы это ни было) только совершенное и прекрасное. Поэтому для Тредиаковского весь вопрос — не в том, какая из двух систем (Коперника или Аристотеля—Птоломся) всрнее отражает действительный миропорядок, а в том, каким безупречным чувством изящного должен обладать всемогущий разум, чье творческое «произволение» может до бесконечности варьировать свое произведение, ни разу не погрешив против вкуса. Поэтому задача смертных состоит в том, чтобы угадать гениального творца в любом из вариантов (ведь в стройности Коперникова и Птоломеева система не уступали друг другу): если солнце движется вокруг Земли, то

Кто ж научил ходить пространнейшим путем, Люден всех освещать и множество греть тем?

(II, 738—739)

Не все согласны с таким распределением ролей между светилами? — Прекрасно, пусть так, пусть Земля вращается, а Солнце стоит; главный вопрос все равно остается в силе:

Но буде, напроти́в, мы вкруг его вертимся, Чему, поемля то, безмерно мы чудимся, То кем в средпис той поставлено оно?

(II, 740-742)

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> В. К. Тредиаковский. Избранные произведения, стр. 196. Далее поэма цитируется по этому изданию с указанием в тексте номера эпистолы и строки. <sup>21</sup> Ср., между прочим, эти стихи со следующим местом из «Слова о мудрости»: «Есть бог: доказывается сие настоящею и присутствующею вещей бытностию. Есть бог: доказывается бытностию ума человеческого. Есть бог: доказывается бытностию всего дебелого вещества... Есть и предсутствует бог прежде веков безначален, от века и во веки бесконечен!» (стр. 257, 258).

Как видим, Тредиаковский фактически игнорпрует *обе* земпые точки зрения он весь где-то в скоплении неподвижных звезд (благо, что это самое constellatio astrorum fixorum допускается и в той и в другой системе).22

Надо ли напоминать, какое принциппальное значение имел этот вопрос для Ломоносова, смотревшего с земли на небо, а не наоборот? Мсжду прочим, «Феоптия» писалась под свежим впечатлением от «Письма о пользе стекла» (отдельное издание вышло в 1753 году), и можно предположить, что демоистративно отказываясь принять чью-либо сторону в споре коперникианцев с партией Аристотеля—Птоломея и, следовательно, третируя этот спор как несущественный, Тредиаковский сознательно противопоставлял свою эзотерическую позицию (точка зрения неба) мирской

«суетности» Ломоносова (точка зрения земли). В третьей эпистоле Тредиаковский доказывает бытие бога на материале животного мира. Здесь возобновляется полемпка с Декартом— уже по вопросу существования души у животных. Тредиаковскому определенно чужд рационализм Декарта в этом вопросс. Автор «Феоптии» — первый и, пожалуй, единственный из русских поэтов XVIII века, кто разрабатывал гогда чисто есенинскую тему «зверья» как «братьев наших меньших». С какой трогательностью и с каким знанием предмета защищает он животных от беспощадного мехапицизма Декарта, отрицающего у них существование души! Приводится масса примеров, чтобы доказать обратное: душа у животных есть, пусть не такая совершенная, как у людей. — но все-таки есть. Он даже склонен вместе с древними считать, что «весь свет есть разумное животное обоего пола». И если бы не идея единого христианского бога, то Тредиаковский наверняка предпочел бы синтетизм мпровосприятия двухтысячелстней давности более близкому по времени аналитизму Декарта.

Четвертая эпистола трактует о человеке. Интересна ее ритмическая, и вместе смысловая, соотнесенность с первой и шестой эпистолами поэмы, в которых говорится о бытии и свойствах бога. Эти три части написаны одним и тем же, характерным для Тредиаковского размером, — «гексаметром хорсическим». Все остальные эпистолы написаны образцовым александрийским стихом. Таким образом, идее избранности человека по сравнению с остальными созданиями соответствует свой

ритмический рисунок.

Эта ритмо-смысловая организация материала была совершенно новым словом в дидактической поэме, не имеющим аналога в европейской литературе. Тредиаковский создает удпвительно стройную по архитектонике поэму. Причем здесь налицо не просто ритмический эксперимент (как, папример, в его «Одах божественных») и не лабораторная проверка возможности использовать определенный метр в большой стихотворной форме, а талантливо решенная проблема создания новой поэтической гармонии, покоящейся па органическом слиянии формального и содержа-тельного уровней произведения. С этой точки зрения Тредиаковский как поэт весьма современен и в наши дни.

Что же касается непосредственно иден человека в четвертой эпистоле, то здесь Тредиаковский сознательно развивает ее лишь в биологическом аспекте: он подробно описывает совершенное устройство человеческого тела, усматривая и здесь руку

творца.

Затем (эпистола пятая) автор переходит к вопросу о духовной субстанции мира. Здесь человек рассматривается как венец творения уже со стороны своих духовных задатков. Тредиаковский, последовательный сторонник концепции получения разума свыше, видит доказательство «небесного» происхождения разума в его несовершенстве. Ход мысли автора таков. Несовершенство разума заключается в том, что он одновременио велик и слаб. С одной стороны, он «прошедшее соединяет с настоящим и проницает даже до будущего», «иден его повсемственны и вечны» и, следовательно, он велик как никакая иная духовная организация на земле, — но, с другой стороны, разум «не спльпо противится страстям», и в этом его слабость. Если бы человеческий разум «от себя стал бытием», то, конечно же, он был бы совершеннее. По поскольку оп не совершенен — созлать его могла лишь

более высокая духовная организация, т с. «оный доказуемый бог». Отсюда — гораздо более сдержанная по сравнению с Ломоносовым оценка познавательных возможностей человека и, следовательно, гораздо более ограничен-

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Этот пепростительный отрыв от земли дорого стоил автору «Феоптии». Одна из указанных земных точек зрения (Птоломеева) в лице товарища директора Синодальной типографии Афанасия Пельского и справщика тойже типографии Григория Кондакова напоминла Треднаковскому о себе самым решительным образом, а именно: составлением «Выписки о сумпительствах, в "Феоптии" находящихся» и паправлением се в Синод. Результат — катастрофический: запрещение поэмы к печатанию (см.: «Москвитянии», 1851.  $N_2$  19—20, стр 536-552) Пе последнюю роль в этом сыграл и цитированный пами отрывок (II, 740—742). Мы не думаем, что вся эта история может характеризовать Треднаковского как особо опасного для церковного мировоззрения человека. Она больше характеризует тогдашиих духовных деятелей, у которых даже такая робкая, примирительная позиция Тредиаковского вызвала «сумнительства».

ное представление о человеческой свободе. Доказательство величия разума Тредиаковский видит не в его преобразующем воздействии на мир (как Ломоносов), а в его способности постигать абсолютные истины типа: «невозможно быть и не быть одновременно», «дважды два четыре» и т. д. Эти истипы — единственный критерий могущества разума, ибо здесь любые обстоятельства (в том числе страсти) бессильны что-либо изменить. Если у Ломоносова человек становится божественно велик в созидании (т. е. в такой познавательной деятельности, которая не отвергает, а необходимо включает в себя и страсти), то у Тредпаковского человек становится богом, лишь овладев истиной, не зависящей ни от чего земного.

Наконец, шестая эпистола подробнейшим образом трактует об атрибутах бога. Мы теологической стороны станем здесь касаться чисто присущая Тредиаковскому склонность к дискурсивному Отметим однако, ОТР мышлению празднует здесь свой настоящий триумф. С поистине виртуозным мастерством и безупречной последовательностью он классифицирует «сущные», «возпосительные» и другие свойства бога, выводя и вповь подразделяя соответствующие

им качества, снабжая их «удобопонятнейшими» примерами и т. д. Все эти многочисленные атрибуты бога (по нашим подсчетам их приводится 24) долженствуют показать невозможность для человеческого сознания вместить их в себя одновременно. Так, Тредиаковский подводит читателя к мысли о необходимости «ходатая», т. е. Инсуса Христа, появление которого в конце поэмы и воплощает программную для автора идею примирения закона естественного с законом откровенным.23

Самый факт посещения земли божьим сыном свидетельствует о «всесовер-

шенстве» этого мира, который определяется следующим образом:

Миром называю я всех вещей счетанность, Иль союз претвердый их, в том и непрестанность. Множество возможных миров было без конца: Тем быть долг причине у премудрого творца, По которой он избрал сей мир пред другими И судьбами произвел в бытие благими. Не могла ж причина лучша обрестись тому, Как то объявилось больше совершенств ему Величайших в мире сем и в его составе; Благостию сей для тех предпочтен в уставе; Следует, что самый лучший есть из всех мир сей И что величайший по пространности он всей.

(VI, 250-261)24

Причем, если у Ломоносова в «Письме о пользе стекла» Христос, посещая этот наилучший из миров, становится в ряд ученых естествоиспытателей, активно противостоящих людской лжи, которая воплощена в «клеантах» (в основном это жрецы, служители церкви), то у Тредиаковского Христос, воплощающий в себе «нравственные возносительные» атрибуты бога, является существом, которое по духу (так сказать, типологически) из всех земных созданий стоит ближе всего к теологам.

Но коренное противостояние Ломоносова и Тредиаковского — во взглядах на этот мир, посещаемый «сыном божним». Ломоносовской динамической интерпретации мира Тредиаковский противопоставляет свое статическое представление о нем.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Как нам кажется, не лишено основания предположение, что в «Феоптии» имеет место такая характерная для средневековой литературы черта, как использование числовой символики. Если мы правы, то числом «Феоптии» следует назвать 4. Это поэма о боге, имеющем 24 атрибута (о которых говорится в шестой эпистоле). Человеку посвящена четвертая эпистола (выделенная к тому же и ритмически). Напомним, что число 4 символизировало в средние века мпровые стихии, времена года и вообще весь материальный мир (а ведь поэма доказывает бытие бога «по вещам созданного естества»). Что же касается мысли о примирении закона естественного с законом откровенным и о необходимости «ходатая», то п здесь число 4 «работает» — ведь это, по средневековым понятиям, «евангельское число».

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Эта дефиниция явно лейбницианского происхождения. Ср. в «Теодицее»: «Я называю миром все последствия и все соотпошения всех существующих предметов, чтобы нельзя было уже утверждать, будто еще мпогие миры могут существовать в разные времена и в разных местах. Потому что все их в совокупности надобно считать за один мир, или, если угодно, за одну вселенную. И когда все времена и все места будут наполнены этою вселенною, все же остается всрным, что их можно было бы наполнить бескопечно разпообразным способом п что существует бесконечное число возможных миров, из которых надобно, чтобы бог избрал наилучший, потому что он все производит по требованию высочайшей мудрости» (Г. Лейбниц. Теодицея, стр. 121).

В «Феоптии» обращает на себя внимание полнос отсутствие причинно-следственной связи событий. Строго говоря, в ней вообще нет событий, что находится в полном соответствии с замыслом произведения: всдь поэма — о «богозрении», т. е. о непосредственном усмотрении бога в созданных им вещах. Такому замыслу может соответствовать лишь синхронный подход к предмету (здесь: к «вещам созданного естества», т. е. ко всему миру).

Именно так и поступает Тредиаковский: мир в «Феоптии» показан одновременно. Поэт пытается имитировать мгновенный взгляд бога на результаты творе-

ния, что находит отражение в схематике частей поэмы:

TTT VI Бог Неживая Животные Человек Человек For природа (тело) (душа)

Бог мгновенно обнимает, вмещает в себя весь мир: ведь здесь мировая последовательность «неживое-живое-человек-душа» — это только последовательность изложения, а не действительная (биологическая) эволюция мира от неживого

к разумному.

В поэме нет времени, ибо вся она — не что иное, как секундная гносеологическая вспышка, при свете которой мир вдруг виден весь в сквозной перспективе: от бесчисленных звезд в бесконечных пространствах до насекомых («мшиц»), едва различимых под микроскопом. Но эта мгновенная картина показана Тредиаковским, если так можно выразиться, в «замедленном изображении» — на пространстве в 4720 строк!

И здесь, т. е. в исполнении, проявилось непримиримое методологическое противоречис, коренящееся в самом замысле произведения. Вспомним: поэма пазывается «доказательство о богозрении». Тредпаковский доказывает интуицию, что абсурдно. 25 Этот антагонизм методологии продолжается и на содержательном уровне, где Тредиаковский также пытается примирить непримиримое: науку п религию.

Можно и нужно попытаться понять страх Тредпаковского перед наступлением естествознания на устои христианского мировоззрения. Не следует забывать, что Тредиаковский получил довольно основательную подготовку в теологии (обучение у капуцинов в Астрахани, славяно-греко-латинская академия, лекции католических богословов в Сорбонне), чего никак нельзя сказать о науках естественных. 26 Здесь он серьезно отставал от своего времени и был явно не компетентен судить о действительной сущности научного переворота XVII—XVIII веков. Гносеологическая и нравственная перспектива, открытая перед человечеством новым естествознанием, рисовалась ему в весьма искаженном виде.

Нам кажется, не будет натяжкою сказать, что стремление науки и философии самостоятельно (без теологической опеки) доискаться сущности вещей воспринималось Тредиаковским в библейских образах, как что-то вроде второго грехопадения: вместо того, чтобы со страхом и надеждой терпеливо ожидать развязки земной драмы свыше, человек предпочел вторично вкусить от древа познания! Не случайно Тредиаковскому пришлась по душе старая острота Августина. На вопрос любопытствующих безбожников: «И что делал вышпий прежде, нежель мир

создал?» — Тредиаковский отвечает:

... С Августином вскликну в лад: Бог тогда пытливым приуготовлял сим ад.

(VI, 320, 324-325)

Треднаковский сознавал себя защитником полуторатысячелетней культурной традиции, и это, как нам кажется, сыграло решающую роль в его критическом отношении к «любопытным Знаниям»: деятельность ослепленного в своей гордыне Разума, без крепкой бразды, по глубокому убеждению Тредиаковского, могла при-

<sup>26</sup> Правда, в Париже Тредпаковский, помимо богословия, занимался еще и математикой, по, как явствует из «Слова о мудрости», этой точной науке он отводил чисто прикладную роль (арифметика, алгебра, геометрия включены им в раздел

«предуготовляющей» философии).

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Между прочим, одип из первых и крупнейших теоретиков рациональной внтупции Декарт писал: «...к числу величайших ошибок... следует причислить, быть может, ошибку тех, кто хочет определять то, что должно только просто знать...» И еще: «...было бы бесполезно определять, что такое белизна, чтобы сделать ее попятною слепому, тогда как для познания ее нам достаточно открыть глаза и увидеть белос...» (Р. Декарт, Сочинения, перевод Н. Н. Сретенского, т. І, Казапь, 1914, стр. 123).

вести к необратимым последствиям. И в этом была скорее беда, чем вина писателя. Устои старого жизнешонимания рушились, и восстановление единства мира происходило на основе его достоверного познания, ставшего девизом именно «побопытных» наук, а не теологии. Тредиаковский не мог (в силу указанных выше причин) увидеть в этих науках не только отрицающее, но и созидательное культурное начало.

Застигнутое врасплох сознание Тредиаковского (и не только его) не смогло выработать адекватного представления о глубокой прогрессивной сущности происходившего переворота. По мнению писателя, бунт Разума, в предельном его развитии, привел бы людей на грань нравственной катастрофы. В действительности же этот бунт стал залогом их возрождения, и дело шло не о погружении в хаос,

а о создании новой интерпретации мира по законам новой гармонии.

Вывод Тредиаковского о том, что «любопытные Знания» находятся вне морали, — а он необходимо следовал из умозрительного разделения духовной деятельности человека на два не зависящих друг от друга направления: 1) стремление к истине и 2) стремление к добру, — этот вывод при ближайшем рассмотрении оказывается в корне несостоятельным. Ведь революционность научного переворота XVII—XVIII веков, в колоссальном нравственном подтексте которого мы и сейчас не всегда отдаем себе отчет, далеко не исчерпывалась одним только «цивилизаторским» аспектом (материально-технический прогресс, искоренение суеверий и т. п.). Если бы все дело заключалось только в этом, богословы вряд ли ударили бы в колокола: нововведения в промышленности, в конечном счете, очень легко было «увязать» со священным писанием, а против суеверий (т. е. пережитков «варвар-

ского», «дикого», дохристианского сознания) выступали и сами церковники.

Опасность была в другом: «любопытные Знания» на языке философских аксиом, теорем и математических символов высказывали идеи, ставящие под comneние нечто неизмеримо большее — безупречность и абсолютный характер христианского гуманизма. Они в самих себе, в новом способе отношения к миру несли свое нравственное обоснование. Бунт разума был гуманен по самому высокому счету. В афоризме Бэкона «Знание—сила», в аксиоме Декарта «Я мыслю, следовательно существую» (ведь не credo ergo sum!), в положении Лейбница о том, что любая монада (от низших вплоть до самой совершенной, т. е. бога) является «живым зеркалом вселенной», содержались черты принципиально иного (по сравнению с христианским) человеколюбия. Даже такой, казалось бы, сугубо специальный факт, как открытие Ньютоном и тем же Лейбницем дифференциального исчисления,

был чреват поистине революционными выводами правственного порядка. 27
Эти идеи были настолько смелыми для своего времени, что этическая мысль (за исключением Спинозы) обнаружила свою явную неподготовленность к их усвоению. Только Спиноза оказался в состоянии развить до логического конца рациональное правственное зерно, которое имплицитно присутствовало в естественнонаучных теориях. Концепция человеческой свободы, выдвинутая в его «Этике», была глубоко связана с революцией в естествознании. «Учение о свободе, писал В. Ф. Асмус, — объединяет Спинозу с величайшими практическими умами его века. Бэкон провозгласил, что знание есть сила. Спиноза, кроме того, показал, что знание есть  $csofo\partial a$  и что единственный путь к свободе лежит через знание».  $^{26}$ 

Философия и наука, едва освободившись от власти теологии, сразу же оказались в оппозиции к ней не только по вопросам природоведения, но и по коренным вопросам человекознания. Заявляя в лице Спинозы о том, что свобода принципиально достижима на земле в пределах жизненного срока каждой отдельной личности, человеческая мысль нового времени вступила в непримиримое противоречие с теологией, утверждавшей, что только небо дарует человеку свободу и вызволяет его из земного плена.

Не случайно Тредиаковский более всего полемизирует со Спинозой, да и в его борьбе с Ломоносовым весьма важно учитывать именно радикальное несовпадение их мировозэрений и диаметральную противоположность ответов на вопрос о соотношении веры и знания.

Так или иначе, в XVII—XVIII веках христианская концепция мира дала первую значительную трещину, и, применяя к Тредиаковскому слова Гейне, можно сказать, что эта трещина прошла через сердце нашего поэта.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> О глубоком гуманистическом смысле этого открытия говорит Б. Г. Кузпе-«Дифференциальное исчисление и дифференциальное представление о движении рассматривает конечное ограниченное индивидуальное, особенное как нечто, обладающее бесконечным бытием. Бесконечным в потенции... Частица в данный момент подчиняется дифференциальному закону В ней, в ее поведении воплощеп закон, характеризующий бесконечное бытие. Человек в своей ограниченной жизип познает бесконечность. При этом личность выходит за свои пределы, она объективируется. Этот процесс объективации становится основой нового оптимизма. Уже но приближение к статическому идеалу, а динамическое воздействие на мир вссляет в человека оптимистическую оценку самого себя и мироздания в целом» (Б. Г. Кузнецов. Философия оптимизма. Изд. «Наука», М., 1972, стр. 60).

28 В. Ф. Асмус. Избранные философские труды, т. II. Изд. МГУ, 1971, стр. 54.

С. М. ОСОВЦОВ

## М. П. ПОГОДИН — РЕЦЕНЗЕНТ ПУШКИНА

«Повести покойного Ивана Петровича Белкина, изданные А. П.» увидели свет в конце сентября 1831 года. Среди первых печатных откликов на пушкинские повести — рецензия в московском журнале «Телескоп», 1 издававшемся Н. И. Надеждиным. Безымянная рецензия неоднократно привлекала внимание исследователей пушкинской прозы. Подписана она ничего не говорящим, широко употребительным криптонимом «NN».

Кто был автором этой рецензии? Еще в 1916 году М. А. Цявловский приписал ее самому/редактору-издателю журнала Н.И. Надеждину: «В № 21 "Телескопа" (вышел 2 декабря) рецензия о "Повестях Белкина", подписанная NN, принадлежит по всем признакам Надеждину».²

Это указание М. А. Цявловского, принятое на веру, не вызывало сомнений

у всех, изучавших пушкинские повести вплоть до нашего времени.3

К сожалению, М. А. Цявловский не раскрыл не только «всех», но хотя бы нескольких признаков, по которым он квалифицировал авторство Надеждина. Тем не менее можно согласиться с исследователем, что признаки подобного рода действительно существуют.

Обратимся к первому абзацу рецензии, выпишем его целиком: «Любители легкого, занимательного чтения не могут в нынешнем году пожаловаться на недостаток в приятной для себя пище. Не говоря о прекрасно переведенных повестях Цшокке и произведениях лучших новых романистов, также очень хорошо нам переданных, сколько оригинальных русских повестей было напечатано во всех русских журналах, повестей, ни в чем не уступающих пностранным! Мы говорили уже о сказках Рудого Пасичника близь Диканьки. Теперь с таким же удовольствием скажем несколько слов о "Повестях Ивана Петровича Белкина"» ствием скажем (стр. <u>1</u>17—118).

Действительно, весь этот абзац вполне соотносится с оценками ц суждениями Надеждина, высказанными им на страницах своего журнала. Так, о «прекрасно переведенных повестях Цшокке» критик писал уже месяца за три до этого: «Переводу должно отдать полную справедливость: подобных по чистоте, правильности

и легкости языка сыщется у нас не много».4

Фраза «Мы говорили уже о сказках Рудого Пасичника близь Диканьки» отсылает читателя к надеждинской рецензии на гоголевские «Вечера на хуторе близ Диканьки». О картинах народного украинского быта в этой рецензии сказано: «Никто еще доныне не умел представлять их так верно, так живо, так очаровательно, как добрый Пасичник Рудый Панько».5

Наконец, если сопоставить начало первого абзаца цитированной телескопской рецензии на «Повести Белкина» с одной фразой из надеждинской статьи, станет очевидным их несомненное сходство. Вот эта фраза: «"Вечера на хуторе" Рудого Панька и "Повести Белкина" доставили любитслям чтения самое приятное, легкое

занятие».6

Однако, если признать интересующую нас рецензию надеждинской, то уже буквально со второго абзаца начинается ряд недоумений. Сравнивая пушкинские повести с булгаринской прозой, рецензент пишет: «Они отличаются, кроме легкого живого слога, истиною и каким-то особенным бесстрастием, которое граничит иногда даже с холодностью г. Булгарина».

Как известно, Надеждин относился к творчеству Пушкина неоднозначно. Но он склонен был упрекать Пушкина скорее в пристрастиях, чем в бесстрастин. И что уже совершенно не свойственно Надеждину, особенно в это время, - вполне

<sup>2</sup> М. А. Цявловский. Пушкин по документам Погодинского архива. В кн.: Пушкин и его современники. Материалы и исследования. Вып. XXIII—XXIV. Пгр.,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Телескоп», 1831, ч. VI, № 21, стр. 117—125. Дальнейшие ссылки на эту рецензию - в тексте.

<sup>1916,</sup> стр. 118. <sup>3</sup> См.: Л. С. Сидяков. Пушкин и развитие русской повести 30-х годов ХІХ века. В кн.: Пушкин. Исследования и материалы, т. III. Изд. АН СССР, М.—Л., 1960, стр. 195; П. А. Мезенцев. Н. И. Падеждин и В. Г. Белинский. «Ученые записки Кишиневского универсптета», т. XXII, 1956, стр. 32; Е. П. Жегалкина. Надеждин, критик Пушкина. «Ученые записки Московского областного педагогического института им. II. К. Крупской», т. 66, вып. 4, 1958, стр. 95; Цянь Гуань - и. «Повести Белкина» А. С. Пушкина. Автореферат канд. дисс. Л., 1962, стр. 7; Л. С. Сидяков. Художественная проза А. С. Пушкина. Рига, 1973, стр. 76, и др.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> «Телескоп», 1831, ч. IV, № 14, стр. 246. <sup>5</sup> Там же, ч. V, № 20, стр. 560. <sup>6</sup> «Молва», 1832, № 19, 4 марта, стр. 75.

серьезное сравнение пушкинской прозы с булгаринской, хотя бы только по стилю, по манере. О творчестве Булгарина Надеждин отзывался вообще (а в интересующем нас 1831 году в особенности) только в иронически-саркастическом плане, а если и сравнивал Булгарина с кем-либо, то разве с поставщиками лубочного чтива, «витязями толкучего рынка», вроде пресловутого А. А. Орлова. (Не случайно сравнение это было за несколько месяцев перед тем подхвачено и блистательно развернуто пушкинским Феофилактом Косичкиным на страницах надеждинского журнала). Творчество Булгарина Надеждин с упорным постоянством именовал «чудным явлением литературного плодородия, коему у нас со времен Полициона и сыпа его Херсона не бывало еще подобных примеров». «Многие литературные подвиги почтенного А. А. Орлова тесно связаны с литературными трудами достопочтеннейшего Ф. В. Булгарина».8

Как говорится в подобных случаях, примеры можно было бы многократно умножить. Недаром Н. Греч, опять же в 1831 году, в официальном донесении заявлял, что Надеждин «под именем критик» печатает «самые гнусные и непозволительные ругательства на  $\Phi$ . В. Булгарина...»  $^9$ 

Если исключить первый абзац рецензии, о котором говорилось выше, остальной текст не дает возможности обнаружить никаких признаков надеждинской руки: нет архаичности слога и лексики, нет апелляций к классическим авторитетам, без чего не обходилась почти ни одна из подлинных надеждинских статей. Перед читателем — спокойный, обстоятельно-неторопливый разговор, размышление, мозаичный анализ, распадающийся на отдельные фрагменты, с педантическими заходами в чисто стилистические и грамматические закоулки рецензируемых текстов. Все это совсем не похоже на всегда энергически-темпераментную, напористую манеру Надеждина, с его тенденцией к широким эстетическим обобщениям, с его «живостью» и «красноречием», о которых писал Пушкин, с его «семинарской едкостью», о которой не раз упоминал Погодин.

Если замечание рецензента о булгаринской «холодности» может служить противопоказанием авторства Надеждина, то оно же может заставить обратить внимание на одного из ближайших сотрудников надеждинских изданий этого времени — М. П. Погодина. Именно он считал характерной особенностью булгаринского творчества — бесстрастие, безразличие, холодность. Именно ощущение холодности ассопировалось у Погодина с именем Булгарина. К примеру, в одном из писем С. Шевыреву от 26 марта 1830 года Погодин так характеризует творение Булгарина: «"Дмитрий Самозванец" холоден, одноцветен, но имеет прекрасно изображенные положения...» <sup>10</sup> В «Обозрении русской словесности за 1827 год», автором которого считается С. Шевырев, но к которому имел прямое отношение Погодин, говорится: «Теплота чувства или мысли... совершенно отсутствует в сочинениях г. Булгарина. Главный их характер — безжизненность: из них вы не можете даже определить образа мыслей в авторе. Слог правилен, чист, гладок, иногда жив, изредка блещет остроумпем — но холоден...» 11

Кстати, котя между Погодиным и Булгариным никогда не было взаимных симпатий, но и такой закоренелой вражды, как у Надеждина к Булгарину, тоже такой закоренелой вражды, как у падеждына к Булгарину, тоже не было. Прав, конечно, обстоятельнейший биограф Погодина, придя к выводу, что он «не жег кораблей в отношениях своих к Булгарину...» 12 В самом деле, как раз накануне интересующего нас 1831 года Погодин (в отличие от Надеждина), убоявшись мстительного булгаринского «мизинчика», уклонился от предложения Пушкина предоставить ему страницы журнала для памфлета на Булгарина: «[Пушкин] давал статью о Видоке, но, догадавшись, что мне не хочется помещать ее, взял». <sup>13</sup> Поэтому понятно, что по адресу Надеждина, а не Погодина, раздавались самые свиреные угрозы грече-булгаринской коалиции — «костей не унесет». 14

Фрагментарность рецензии, обилие излюбленных Погодиным знаков «тире» —

гоже приметы погодинского стиля.

Гинотеза о Погодине, как рецензенте «Повестей Белкина», находит подкрепление в его дневниковых записях 1831 года, выдержки из которых были опубликованы М. А. Цявловским в упомянутом сборнике «Пушкин и его современники»:

«26 [октября]. Чит.[ал] повести Пушк.[ина]. Расск.[аз] к сбор[нику] замысловатый. Разговор — не его дело. Послед. [няя] дурна (т. е. «Барышня-крестьянна», — С. О.)..

4 [декабря]. Чит.[ал] Пушк.[ина] для рецензии... 5 [декабря]. Чит[ал] для рецепз.[ии] Пушк.[ина]...

 <sup>&</sup>lt;sup>7</sup> «Телескоп», 1831, № 9, стр. 99.
 <sup>8</sup> «Молва», 1832, № 77, 23 сентября, стр. 307. «Русская старина», 1903, кн. 2, стр. 322.

<sup>10</sup> Н. Барсуков. Жизнь и труды М. П. Погодина, кн. 3. СПб., 1890, стр. 46.

<sup>«</sup>Московский вестник», 1828, ч. VII, № 1, стр. 77.

12 Н. Барсуков. Жизнь и труды М. П. Погодина, кн. 3, стр. 46. Дневниковая запись Погодина 18 марта 1830 года. Там же, стр. 17. <sup>14</sup> ГПБ. Архив М. Н. Загоскина, ф. 291, оп. 1, ед. хр. 68.

18 [декабря]. Пис.[ал] о повестях Пушк.[ина]...» 15

Суждения рецензента «Телескона» полностью совпадают с мыслями, зафиксированными в дневниках Погодина. Если Погодин находит мистифицирующее предисловие Пушкина «замысловатым», излишним («разговор — пе его дело»), то рецепзент, в свою очередь, замечает: «Чуть ли оно не лишнее. Мы пе узнаем из него
ничего об г. Белкине такого, что могло бы объяслить нам его взгляд на вещи, и
нужно было бы для читателя, начинающего читать его повести: а наружность его
и образ жизни совсем не интересны» (стр. 118).

Если Погодин отмечает в дневнике, что последняя повесть дурна, то и рецензент, в конце благосклонного разбора повестей, добавляет несколько критических строк о «Барышне-крестьянке», для которой—в отличие от других—не находит

слов одобрения.

Почему же М. А. Цявловский, опубликовав дневниковые записи Погодина, пришел к выводу, что «в "Телескопе", в котором в это время печатался Погодин, нет его рецепзии о "Повестях Белкина"»? 16 Решающим аргументом для исследователя явился, по-видимому, фактор хронологический. Датой выхода в свет 21-го номера «Телескопа» М. А. Цявловский считал 2 декабря 1831 года. В таком случае рецензия Погодина, работа над которой завершена не ранее 18 декабря, естественно, не успела бы попасть в номер журнала.

Трудно сказать, откуда взялась эта дата. Важнее другое — она не соответствует действительности. На самом деле тираж журнала, или, как мы теперь сказали бы, первый завод, нелегально или полулегально «просочился» из типографии только в самом конце года. Это явствует из цензурных материалов Центрального государ-

ственного архива г. Москвы.

Сохранился «Журнал 50-го заседания Московского цензурного комитета, де-

кабря 31-го дня 1831 года». Среди других протоколов в нем есть и такой:

«Слушали...: Донесение г. стороннего цензора Аксакова, в коем изъясняет, что типография г. Селивановского без сверки и без дозволительной записки его, г. цензора, выпустила значительное количество екземпляров 21-го № "Телескопа", так что, по личной справке г. цензора Аксакова, у книгопродавца Ширяева было роздано оных 98-мь екземпляров еще 28 декабря, когда дано позволение им, г. цензором, только 30-го декабря по сверке оригинала с печатным екземпляром, который, впрочем, оказался с первым совершенно сходным. Таковой проступок типографии г. Селиваповского г. цензор Аксаков предоставляет на благоусмотрение Комитета.

г. Селивановского г. цензор Аксаков предоставляет на благоусмотрение Комитета.
Определено: Отнестись к г. исправляющему должность Московского обернолицмейстера и просить его приказать сделать строгое замечание содержателю типографии г. Селивановскому за вышепрописанный поступок с тем, чтобы впредь

соблюдаемы им были во всей точности правила цензурного устава». 17

Суть пзложенного цензурного инцидента пе совсем ясна. Вряд ли С. Т. Аксаков, ближайший друг редактора-пздателя «Телескопа», стал бы по своей инициативе возбуждать дело о парушении цензурного устава. Видимо, Аксаков принужден был к этому из-за каких-то уже поступивших в цензурный комитет сигналов. Что касается рискованных действий Надеждина, то опи отчасти объяснимы: завершался первый год издания его журнала, заканчивалась подписка на следующий год, а еще оставались недоданными подписчикам четыре номера «Телескопа». Пользуясь приятельски-свойскими отношениями с цензором и вполне доверительными — с владельцем типографии, Надеждин, видимо, чувствовал себя в типографских стенах вольготнее, чем это диктовалось не только официальными правилами, по и просто разумной осторожностью. (Кстати, это не единственный случай своевольного обращения Надеждина с цензурным уставом. Так, роковой номер «Телескопа» с «Философическим письмом» Чаадаева тоже был выпущен из типографии до получения официального разрешения цензурного комитета — факт, зафиксированный в следственных материалах о запрещении «Телескопа»).

Итак, с момента окончания Погодиным рецензии до выхода номера журнала прошло десять дней—срок достаточный, учитывая, помимо всего прочего, тесные постоянные коптакты редактора с рецензентом, который к тому же ведал у него

в это время историческим отделом.

Поэтому нас не должно смущать то обстоятельство, что рецензия, завершенная 18 декабря, успела попасть в помер журпала, цепзурованный 1 декабря. В издательской практике того времени вовсе не были исключительными случаи, когда редакторы получали сперва разрешение на псчатание основного, готового к набору текста, а затем представляли на цепзурпый досмотр материалы дополнительные, поступившие с запозданием. В Надеждину проделывать все это было тем легче, что

<sup>16</sup> Там же. <sup>17</sup> ЦГАМ, ф. 31, оп. 3, д. 2165, л. 93 п 93 об.

 $<sup>^{15}</sup>$  М, А. Цявловский. Пушкии по документам Погодинского архива, стр. 117—118.

<sup>18 «</sup>Обычно редакторы получали сперва разрешение на печатание основного, готового к набору материала, а затем по мере поступления новых рукописей... таковые представлялись дополнительно на просмотр цензуры» (Я. Б. Полон-

он, как уже было сказано, чувствовал себя в типографских стенах совсем по-

домашнему.

Надеждин явно торопился с рецензией на «Повести Белкина». И на это тоже, видимо, были свои причины. Во-первых, рецензия запаздывала из-за медлительности Погодина, растяпувшего сочинение сравнительно небольшой «оперативной» рецензии почти на три месяца. Во-вторых, редактору-издателю, видимо, не терпелось закрепить благоприятный «деловой» поворот в своих отношениях с Пушкиным после того, как он, в качестве критика, напечатал весной в своем журнале одобрительную статью о «Борисе Годунове», а Пушкин, в свою очередь, явился на страницах «Телескопа» в облике Феофилакта Косичкина. В письме, датированном 5 октября 1831 года (т. е. примерно через неделю после выхода из печати «Повестей Белкина»), Надсждин просит Погодина, находившегося тогда в Петербурге: «Извести, что говорят о "Телескопе"! Какос общее мнение? Чем довольны? Чего требуют? Особенно повыспроси Пушкина и Жуковского. Да не забудь справиться и о деле!» 19

Остается выяснить два вопроса: почему Надеждин счел необходимым вписать абзац в рецензию Погодина и почему эта рецензия подписана не обычными для Погодина в «Телескопе» инициалами «М. П.», а общеупотребительным криптонимом «NN», которым пользовался не только Погодин, но и Надеждин, а иногда и оба

Будучи издателем весьма усердным, добросовестным и трудолюбивым, тщательно относясь к своим обязанностям, Надеждин, как правило, распространял свои редакторские функции только на форму, а не на содержание публикуемых материалов Он не позволял себе вписывать в чужие статьп мысли, идущие вразрез с понятиями автора, за что беспощадно бичевал Сенковского и что только по чистому недоразумению ему иногда до сих пор инкримпнируют (еще с легкой руки С. А. Венгерова).

Стремясь придать библиографическому отделу своих изданий большее единство, большую спаянность, чтобы он не выглядел пестрым собранием случайных рецензий, Надеждин иногда позволял себе, обычно в начале рецензии, делать вставки обобщающего или связующего характера, которые должны были объяснить выбор именно этой книги для рецензирования. Так поступил он и в данном случае, кстати сказать, не вуалируя редакторской интонации, что в конечном счете

и ввсло в заблуждение исследователей.

Выставлять обычные иницпалы Погодина редактор, видимо, счел пе совсем удобным, так как перед рецензией на «Повести Белкина» шла рецензия на книгу Камилла Паганеля «История Пруссии до Фридриха Великого», тоже принадлежавшая перу Погодина и уже подписанная сго инициалами «М. П.». Нетрудно понять и другое: почему пнициалы Погодина оказались именно под рецепзией на персводную книгу Паганеля, а не на пушкинские повести: исторический отдел в журналах Надеждина (по крайней мере первых лет издания) оставался прерогативой Погодина («...Принимаю в свое заведывание историческую часть в "Телескопе" Надеждина», — писал Погодин Шевыреву 8 декабря 1830 года).<sup>20</sup>

Кстати, и М. А. Цявловский, приписавший телескопскую рецензию о «Повестях Белкина» Надеждину, не смог скрыть своего недоумения насчет «бесследного» исчезновения погодинской рецензии: «В "Телескопе", в котором в это время печатался Погодин, нет его рецензии о "Повестях Белкина". Вообще нам неизвестно ни статьи, ни заметки Погодина об этом сборнике».<sup>21</sup>

Действительно, если доподлинно известно, что Погодин писал рецензию па пушкинские повести, то куда же она в конце концов делась? Трудно, просто невозможно предположить, что Погодину, с его весом, с его авторитетом, с его связями, не удалось нигде «пристроить» отзыв, даже в журнале, где он был хозяином одного из разделов и ближайшим сотрудником — других.<sup>22</sup> К тому же отзыв был не о комнибудь, а о Пушкине, с которым редактор-издатель настойчиво искал в это время самых тесных контактов.

19 ГБЛ, архив М. П. Погодина Пог/П, 49, с. 1, л. 305.

<sup>20</sup> «Русский архив», 1882, № 6. стр. 179.

ский. Литературный архив и усадьба кн. Зпнаиды Волкопской. В кн.: Временник общества друзей русской книги, IV Париж, 1938, стр. 167. То же: Временник Пушкинской комиссии, 1972. Изд. «Наука», Л., 1974, стр. 9).

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> М. А. Цявловский. Пушкий по документам Погодинского архива, стр. 118. В. Э. Вацуро в комментарии к сб. «А. С. Пушкий в воспоминаниях современников» (т. 2. Изд. «Художественная литература», М., 1974, стр. 382) также отмечает: «Рецензия Погодина на "Повести Белкина" пеизвестна».

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Завершая в конце 1830 года издание своего журнала «Московский вестник». Погодин писал: «Оставляя журнальное поприще, я, с своей стороны, не оставлю начатого дела и буду предлагать исторические статьи, теоретические и критические, в "Телескопе"» («Московский вестник», 1830, N 21—24, стр. 237; то же: Н. Барсуков. Жизнь и труды М. П. Погодина, кн. 3, стр. 241—242).

Совпадение примет, содержащихся в рецензпи, с данными, характеризующими литературно-эстетические позиции Погодина, согласованность наметок и оценок из погодинских дневников с окончательным текстом рецензии — все это дает право не сомневаться в авторстве Погодина.

Л. В. ЖАРАВИНА

# СМЕХ ГОГОЛЯ КАК ВЫРАЖЕНИЕ ИДЕЙНО-НРАВСТВЕННЫХ ИСКАНИЙ ПИСАТЕЛЯ

«Царем русского смеха» назвал Гоголя А. В. Луначарский. И действительно, автор «Ревизора» и «Мертвых душ» возглавил ту «фалангу великих насмешников», которым, по словам Герцена, литература обязана «своими крупнейшими успехами

и в значительной мере своим влиянием в России».2

Смех Гоголя принимал различные виды или формы: от веселого жизнеутверждения до резкой сатиры, включал в себя как компческие, так и трагические элементы. В данной статье, исходя из эволюции правственно-социальных исканий писателя, мы попытаемся выявить их соотношение между собой. При этом основное внимание будет обращено на те стороны гоголевского художественного мышления, которые являются спорными или недостаточно изученными в нашем литературоведении.

Гоголевский смех начала 1830-х годов — явление прежде всего органическое: веселое при всей своей глубине и глубокое при всей своей веселости. И это понятно: писатель основывается не только и не столько на смешных сторонах быта, сколько исходит из народных представлений о шутке, насмешке и остром слове как атрибутах человеческого бытия. Являясь прологом к дальнейшему творчеству, «Вечера на хуторе близ Диканьки» в своей наивно-простодушной форме наиболее наглядно демонстрируют позитивное начало гоголевского мироощущения, его мечту о «новом, смеющемся, живом человске».3 Поэтому смех и представляется в книге непремепным условием человеческого счастья. Он — признак любви, со всеми ее радостями и горестями: засмеялась Оксана — и «кузнец почувствовал, что внутри его все засмеялось» (I, 209). «Пусть тебе на том свете вечно усмехается между ангелами святыми!» (I, 180), — желает Левко панночке — своей спасительнице, не мысля, по-видимому, райского блаженства без смеха, и т. д. «Тут все светло, все блестит радостию и счастием; мрачные духи жизни не смущают тяжелыми предчувствиями юного сердца, трепещущего полнотою жизни», 4 — писал о «Всчерах» Белинский.

Научно-псследовательская литсратура об этой книге Гоголя довольно обширна. Мы остановимся лишь на работе М. М. Бахтина, в которой проблема гоголевского смеха этого периода ставится остро, талантливо, но, на наш взгляд, далеко не бссспорно. Исследователю удалось топко раскрыть амбивалентность (т. е. взаимное опосредствование утверждения и отрицания) веселого жизнеутверждения Гоголя, его внутреннюю связь с народно-праздничной, «карнавальной» культурой, показать многозначность «смехового слова» в творчестве писателя.<sup>5</sup>

Однако культурно-исторический пафос, пронизывающий концепцию исследователя, выделение в гоголевском смехе лишь тех моментов, которые связаны с семантикой «смеховой» формы и восходят к доисторическим пластам мифологического мышления, песколько архаизируют мпросозерцание Гоголя, отрывают его от историко-культурного контекста первой трети XIX века. Не вполпе правомерной представляется также тенденция оценивать значение творчества писателей-сатириков и юмористов нового времени лишь постольку, поскольку опи сохранили праздничную амбивалентность. Упрекая литературпо-художественный смех в серьезности и считая на этом основании его односторонним и ущербным, Бахтин в попытке «реаби-

<sup>2</sup> А. И. Герцен, Собрапие сочинений в тридцати томах, т. XVIII, Изд. АН СССР, М., 1959, стр. 178. <sup>3</sup> И. В. Гоголь, Полное собрание сочинений, т. I, Изд. АН СССР, 1940,

стр. 135. Далее ссылки на это издание даются в тексте.

<sup>4</sup> В. Г. Белииский, Полное собрание сочинений, т. V, Изд. АН СССР, М., 1954, стр. 566. Далее ссылки на это издание даются в тексте.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> А. В. Луначарский, Собрание сочинений в восьми томах, т. I, изд. «Художественная литература», М., 1963, стр. 103.

<sup>5</sup> М. М. Бахтии. Искусство слова и народная смеховая культура (Рабле и Гоголь). В кп.: Коптекст. 1972. Литературпо-критические исследования. Изд. «Наука», М., 1973, стр. 248—259.

литации» Гоголя, на наш взгляд, недостаточно учитывает созвучность гоголевских

исканий эстетическим идеям его времени.

Все это обусловило и излишнюю категоричность некоторых суждений ученого. Так, если можно согласиться, что «народная основа гоголевского смеха (в широком плане, — J.  $\mathcal{H}$ .), несмотря на его существенную последующую эволюцию, сохраняется в нем до конца», то вызывает возражение утверждение Бахтина о том, что «"положительный", "светлый", "высокий" смех Гоголя, выросший на почве народной смеховой культуры... смех, несовместимый со смехом сатирика, и определяет главное» в его творчестве. Подобная категоричность, по-видимому, и привела исследователя к ряду методологически уязвимых формулировок; по его мнению. писатель будто бы «не мог найти ни... места, ни теоретического обоснования для такого смеха, не осмеливался раскрыть до конца» его суть. В Рассуждение же о том, что «внутренняя природа» влекла Гоголя смеяться «как боги», но он «считал необходимым оправдывать свой смех ограниченной человеческой моралью времени» 9 вновь возрождает теорию бессознательности гоголевского творчества, суживающую значение мировоззрен ческого элемента в его поэтике.

В научной литературе стали обычными указания на расхождение между идейно-социальными представлениями писателя и объективным смыслом его творчества. Такое расхождение действительно существует. Но тем не менее примснение мировоззренческого критерия к гоголевскому смеху вполне закономерно. Исходя в основном из практики Гоголя, Белинский признавал, что юмористический род поэзии «требует не ощущений и чувств мимолетных, которые могут быть у многих, но... и образованного, умного взгляда на жизнь, что бывает очень не у многих», что юмор «есть столько же ум, сколько и талант» (VIII, 65, 64). Гоголь «приобрел господство над развитием нашего самосознания», «пробудил в нас сознание о пас самих», 10 — писал Н. Г. Чернышевский. В. И. Ленин говорил об «идеях Белинского п Гоголя».11

Кроме того, сам писатель резко восставал против попыток представить его смех как враждебное логико-рассудочному началу отношение к действительности, против суждений, будто автор пишет комедию «очертя голову и не зная сам, к чему она и что выдет из нее» (IV, 128). Он подчеркивал, что глубокая и «строго обдуманная» комедия вызывает «электрический, живительный смех, который исторгается... прямо от души, пораженной ослепительным блеском ума, рождается из спокойного наслаждения и производится только высоким умом» (VIII, 181). «У меня, — писал Гоголь, — ум тот самый, какой бывает у большей части русских людей, то есть способный больше выводить, чем выдумывать» (VIII, 453) и т. д. Конечно, большинство подобных высказываний относится к зрелому этапу творческой деятельности Гоголя, но и в начале 1830-х годов у писателя, по свидетельству П. В. Анненкова, было сильно стремление к «идеалам жизни, созданным с помощью отвлеченной, логической мысли». Поэтому Гоголь и смог пробудить в читателе и зрителе, как заметил М. Е. Салтыков-Щедрин, «сознательное отношение к действительности», которое «уже само по себе представляет высшую нравственность и высшую чистоту». $^{13}$ 

Однако не следует забывать, что мировоззрение писателя эволюционировало и, наряду с сильными, включало в себя и уязвимые элементы. Задавшись высокой гражданской целью не только безжалостно осмеять, но и исправить оружием смеха нравственность людей и тем самым преодолеть социальное зло, Гоголь стал на путь утопизма, который во второй половине 1840-х годов принял открыто консервативный характер. На это и указал Белинский в знаменитом «Письме к Гоголю», которос В. И. Ленин считал одним «из лучших произведений бесдензурной демократической печати». 14 Усиление в мировоззрении писателя консервативных сторон прежде всего,

как мы увидим, губительно сказалось на судьбе его смеха.

Сам Гоголь в конце жизненного пути выделял в своем творчестве два этапа: до и после «Ревизора». И это попятно: именно в «Ревизоре» писатель достиг органического единства художественных и идейно-эстетических устремлений. В написанном в это же время «Театральном разъезде после представления новой комедии» Гоголь, по словам Белинского, «является столько же мыслителем-эстетиком, глубоко

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Там же, стр. 249.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Там же, стр. 254—255, курсив мой, — Л. Ж.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Там же, стр. 253. <sup>9</sup> Там же, стр. 255.

<sup>10</sup> Н. Г. Черны m евский, Полное собрание сочинений в пятнадцати томах. т. III, Изд. АН СССР, М., 1947, стр. 8, 20.

11 В. И. Ленин, Полное собрание сочинений, т. 22, стр. 83.

12 П. В. Анненков. Литературные воспоминания. «Academia», Л., 1928,

стр. 59

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> М. Е. Салтыков-Щедрин, Собрание сочинений в двадцати томах, т. V, изд. «Художественная литература», М., 1966, стр. 185.

постигающим законы искусства... сколько поэтом и социальным писателем» (VI, 663).

В период же «Вечеров на хуторе» Гоголь, конечно, не выдвигал какой-либо «глубоко сознанной теории» (Белинский, там же) смеха. Но совершенно очевидно, что и тогда веселое жизнеутверждение писателя служило одной из форм выражения общедемократических тенденций его времени. Воспринявший традиции украинской и русской народной культуры, для которой характерны коллективизм и массовидность, Гоголь делал ставку прежде всего на открытость, социальную коммуникабельность, стихийный демократизм увеселительного смеха. Скрыв авторское «я» за именем хуторского пасечника, Гоголь пытался заговорить с читателями «запросто», как будто с каким-пибудь сватом своим или кумом (I, 103). Кроме того, демократические убеждения Гоголя сочетались в начале 1830-х годов со свободолюбием. Это свободолюбие нельзя, конечно, ставить в пепосредственную связь с политическими взглядами писателя. Гоголь, по справедливому замечанию Г. Н. Поспелова, «понимал свободу не как политическую пезависимость, протпвоположную политическому тиранству, но как полноту и размах жизни, противопоставленные ее ограниченности и инертности». 15 Автор «Вечеров» возводил в апофеоз лишь яркие выражения человеческой натуры, «отвагу души», которые «были слишком противоположны... бездейственной вялой жизни» существователей (VIII, 757), и отсюда шла очищающая, бескомпромиссная сила гоголевской веселости. Таким образом, с самого начала Гоголь вывел свой смех за пределы чисто развлекательной литературы, сумел соединить забаву с пользой, dulce c utile, которые до него нередко осмыслялись как несовместимые, враждебные друг другу начала.

Однако «Миргород», сборник повестей, непосредственно служащий продолжением «Вечеров», заставил современников обратить большее внимание не на веседую, а на грустную сторону гоголевского смеха. Пушкин пазвал «Старосветских помещиков» шутливой и трогательной идиллией, которая заставляет «смеяться сквозь слезы грусти и умиления». В Белинский видел оригинальность Гоголя в «компческом одушевлении, всегда побеждаемом чувством глубокой грусти» (I, 297). Он же определил смех Гоголя этого перпода как юмор — юмор «спокойный, спокойный в самом своем негодовании, добродушный в самом своем лукавстве» (I, 299). Характеристика эволюции гоголевского творчества как перехода от веселого жизнеутверждения к юмористическому взгляду на действительность стала общим местом и в современной гоголиане. И опа, конечно, справедлива, но в силу существующей терминологической неясности требует некоторых историко-литературных уточнений.

Юмор как особая, самостоятельная форма смеха особенно культивировался в сентиментализме, пытавшемся свести противоречивые впечатления от действительности в некое единство противоположностей— грустную веселость. Однако совершенно очевидно, что гоголевская грусть в Миргородском цикле не аналогичиа весело-печальному тону сентиментальной прозы. И это понятно: система «чувствительного» мировоззрения в целом чужда Гоголю, и его смех — явление не карам-

зинского, но пушкинского перпода русской литературы.

Проблема Пушкин и Гоголь относится к разряду наиболее трудных историколитературных проблем, и не все ее аспекты достаточно ясно обрисованы в нашем литературоведении. Пушкин горячо приветствовал появление «Вечеров», «Арабесок» и «Миргорода» и, по свидетельству Гоголя, «отдал» ему сюжеты «Ревизора» и «Мертвых душ» (VIII, 440). «Когда я творил, я видел перед собою только Пушкина... Ничего не предпринимал, ничего не писал я без его совета. Все, что есть у меня хорошего, всем этим я обязан ему» (XI, 91), — неоднократно признавался писатель. Пушкин, по словам Гоголя, заставил его взглянуть на «писательство» «сурьезно» (VIII, 439), он был единственным, кто уловил «главное существо» гогоневской манеры (VIII, 292). Все это так. Автор «Евгепия Онегина» бесспорно стоял у истоков гоголевского смеха, однако расцвету его содействовал не собственно «смеховыми» аспектами творчества, по общим паправлением своей музы, поэтизацией действительности.

В самом деле, как проницательно заметил Белинский, юмор Гоголя «увлекается поэзиею описываемого им предмета» (I, 298). Гоголь оригинален вообще от того, что он «поэт» (I, 297), — уточнял свою мысль критик и именно как главу поэтов поставил Гоголя на «место, оставленное Пушкиным» (I, 306). И в этом была глубокая истина: одной из основных особенностей гоголевской манеры в «Миргороде» явилось органическое сочетание осмеяния быта с верой в высокую поэтическую сторону жизненной повседневности. Наиболее показательным в этом отношении и наиболее «пушкинским» произведением Гоголя явились, конечно, «Старосветские помещики». Здесь, как и в «Евгении Онсгипе», «Повестях Белкина», пушкинских стихах 1830-х годов, бытовые отношения осознаются не только в негативном плане, как «тина мелочей», но и как возможный источник возвышенных проявлений человека. Гоголевский взгляд на явления окружающего мира предполагал и отталкивание от действительности и притяжение к ней, что и вносило в смех Гоголя

Г. Н. Поспелов. Творчество Н. В. Гоголя. Учиедгиз, М., 1953, стр. 43.
 Пушкин, Полное собрание сочинений, т. XII, Изд. АН СССР, 1949, стр. 27.

пушкинскую «реалистическую» диалектичность. Она во многом явилась непосредственным стимулом гоголевского лиризма, «имеющего, — по словам Н. А. Некрасова, — такой простой, родственно-слитый с самыми обыкновенными явлениями жизни — с прозой — характер, и притом такой русский характер!» <sup>17</sup> Лирический тон и возвышал Гоголя над обличительным бытописательством 1830-х годов, склонным к теньеризму. «... Гоголь, — писал Белинский, — иногда касается таких сторон общественности, которые под пером иных писателей были бы просто невыносимы и для обоняния, и для слуха, и для взора; но как Гоголь не копирует действительности, а "возводит ее в перл создания", как его юмор спокоен, мягок и благородеп, несмотря на свою силу, цепкость и глубокость, то в его созданиях никогда и ничего не бывает низкого и тривиального» (VI, 360).

В процессе движения к «Арабескам» наглядно обнаружилась генетическая и типологическая близость гоголевского смеха и к иронии, проническому мироощу-

щению.

Ирония, пожалуй, представляет собой одну из наиболее сложных и недостаточно исследованных (несмотря на обилие литературы) форм осмеяния. И это объяснимо: само по себе это понятие многозначно. В «классическом» смысле оно означает вид тропа, риторический прием, стилистическое средство для иносказательно выраженной насмешки. Это отрицание в логически утвердительной форме, осуждение под маской поощрения, осмеяние под видом восхваления, своего рода «лукавое притворство, когда человек прикидывается простачком, не знающим того, что он знает». Но философско-эстетическая традиция XIX века утвердила и особое содержание термина, романтическую иронию, претендующую на универсальное осмысление самих принципов бытия и мышления.

Что касается Гоголя, то в его смехе проническое начало проявилось и в узком,

стилистическом, и в широком, мировоззренческом плане.

Мы остановимся на последнем и попытаемся сопоставить гоголевское мироощущение с иронией немецких романтиков, поскольку вопрос о соотношении творчества Гоголя с западноевропейским и, в частности, немецким романтизмом до сих пор остается открытым.

В самом деле, мир «Петербургских повестей» — это мир, искрошенный на отдельные куски, неодушевленные части, где царит хаос и разрушение и человск теряет не только внутреннюю, но и внешнюю целостность, распадаясь на чудные усы, «тоненькие, узенькие талии», шляпки, платья, платки, «превосходные бакенбарды», корошенькие глазки и т. п. (III, 12—14), где высокое и смешное, по выражению Белинского, «о бок друг другу» (I, 301), трагедия соседствует с фарсом («Невский проспект»), а фарс переходит в трагедию («Записки сумасшедшего»). Подобное стремление отобразить действительность в изменчивых, обманчивых явлениях, в ее равнодушии к высшим запросам духа, в хаосе и прозе сближает Гоголя периода «Арабесок» с немецкими романтиками. Однако сближение вовсе не исключало и принципиальных различий. Прежде всего отметим, что романтическая ирония иенцев имела ярко выраженный субъективный характер, за что ее резко критиковал Гегель. «Абсолютизация, придание универсального смысла, классификация индивидуального момента, индивидуальной ситуации и т. д. — составляют существо всякого претворения в романтизм», — писал Новалис. 19 Гоголь же сумел избежать этой крайней степени субъективизма. Целью его иронической насмешки являлась не эстетизация и не абсолютизация частных парадоксов, но вскрытие общих объективных закономерностей конкретно-социальной реальности. «Все происходит наоборот» (III, 45),— отмечает автор «Невского проспекта» и объясняет это «наоборот»: «Тому судьба дала прекраснейших лошадей, и он равнодушно катается на них... тогда как другой, которого сердце горит лошадиною страстью, идет пешком... Тот имеет отличного повара, но, к сожалению, такой маленький рот, что больше двух кусочков никак не может пропустить, другой имеет рот величиною в арку Главного штаба, но, увы, должен довольствоваться каким-нибудь немецким обедом из картофеля. Как странно играет пами судьба наша!» (III, 45). Совершенно очевидно, что эта странность и причудливая пгра судьбы с человеком осмысляется Гоголем не как комплекс неких жизненных парадоксов, но как социальная несправедливость и гоголевскому смеху вполне созвучны рассуждения Белинского об объективных корнях иронии. «... Где же больше иронии, — писал критик, — как не в самой действительности? кто же больше и злее смеется над самой собою, как не жизнь? Посмотрите, как любит она противоречие, жертвою которого бывает беспрестанно бедпал человеческая личность!» (VII, 601).

Далее. Перенос центра тяжести с объективного на субъективное в немецком романтизме органически сочетался с утверждением независимости позиции художника, что, несомненно, в первые годы существования исиского кружка имело про-

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Н. А. Некрасов, Полное собрание сочинений и писем, т. IX, Гослитиздат, М., 1950, стр. 341—342.

 <sup>&</sup>lt;sup>18</sup> А. Потебня. Из записок по теории словесности. Харьков, 1905, стр. 381.
 <sup>19</sup> Литературная теория немецкого романтизма. Изд. писателей в Ленинграде,
 1934, стр. 122.

грессивное значение. Однако впоследствии утверждение свободы личности привело к снятию всех ограничений, даже нравственного порядка. «Ничего не может быть противнее духу сказки, — считал Новалис, видя в сказке «канон поэзии», — чем нравственный фатум, закономерная связь». 20 Гоголь же по существу никогда не мог отказаться от постулата нравственности, напротив, он превратил его в морализм, чем, с одной стороны, сковал свободу своего смеха, но с другой — придал ему

большую ударную целенаправленную силу.

Как отмечалось выше, этапным произведением для Гоголя 1830-х годов явился «Ревизор». Решительно порывая с водевильной комедией, видя в творчестве А. Шаковского, Хмельницкого, М. Загоскина, А. Писарева и других водевилистов 1830-х годов лишь «легкие насмешки над смешными сторонами общества, без взгляда в душу человека» (VIII, 396), он в качестве образца выдвигал «Недоросль» Фонвизина и «Горе от ума» Грибоедова. В этих пьесах, писал Гоголь, «беспощадной силой пронии выставлены в очевидности потрясающей» «раны и болезни нашего общества, тяжелые злоупотребленья внутренние» (VIII, 396). Автор «Ревизора» позднее назвал их «истинно общественными комедиями» и с этой точки зрения противопоставил чуть ли не всей европейской традиции комедийного искусства, считая, что «подобного выраженья... не принимала еще комедия ни у одного из народов» (VIII, 400). Продолжая эту традицию общественной комедии, Гоголь, по его признанию, в «Ревизоре» «решился собрать в одну кучу все дурное в России... и за одним разом посмеяться над всем» (VIII, 440).

Для современников связь «Ревизора» с «Недорослем» и «Горем от ума» была также очевидной. Однако, ориентируясь на высокие образцы комедийного жанра, Гоголь не только безоговорочно принимал их, но и дополнял, развивал в соответствии с собственной, оформившейся к этому времени эстетической программой. Мы не будем касаться всех ее сторон, остановимся лишь на тех, которые недоста-

точно, на наш взгляд, выявлены в нашем литературоведении.

«О, смех великое дело! Ничего более не боится человек так, как смеха. Он не отнимает ни жизни, ни имения у виновного, но он ему силы связывает и, боясь смеха, человек удержится от того, от чего бы не удержала его никакая сила» (VIII, 561), — писал Гоголь в 1836 году. Но наряду с подобными высказываниями о разоблачающей стороне осмеяния, у Гоголя встречаются и рассуждения о его примиряющей функции: «Многое бы возмутило человека, быв представлено в наготе своей; но, озаренное силою смеха, несет оно уже примиренье в душу. И тот, кто бы понес мщение противу злобного человека, уже почти мирится с ним, видя осмеянными низкие движенья души его» (V, 169). Этот тезис Гоголя о возможности внутреннего примирения зрителя с комедийным персонажем, с позиций нашего времени, представляется наиболее уязвимым звеном в гоголевской концепции. Поэтому неудивительно, что в советском литературоведении он целиком причислен к консервативным сторонам эстетики писателя. Между тем сам Гоголь исходил из далеко не однозначной посылки.

. Не случайно статья «Петербургская сцена 1836 года», над которой Гоголь работал до и после написания «Ревизора», содержит сетования писателя по поводу разобщенности петербургского общества: «... Аристократы, служащие чиновники, ремесленники, англичане, немцы, купцы — все составляют совершенно отдельные круги, редко сливающиеся между собою, больше живущие, веселящиеся невидимо для других» (VIII, 180). Однако в театре, где «читается разом целой толпе живой урок» (VIII, 186), по мысли Гоголя, становится возможным преодоление этого индивидуализма. «... Стонут балконы и перилы театров; все потряслось снизу до верху, превратясь в одно чувство, в один миг, в одного человека, все люди встретились, как братья, в одном душевном движеньи...» (V, 170), — такая картина всеобщего единодушия рисуется в воображении писателя в «Театральном разъезде...». Стремясь реализовать ее, Гоголь преследовал не только разоблачительные цели, но хотел сплотить людей в их борьбе с выведенным на сцепе пороком. Гоголевское осмеяние во многом аналогично разумению, на которое возлагали надежды сатирики XVIII века, полагавшие, что достаточно уразуметь порок, чтобы избавиться от него (позиция этического интеллектуализма). И, наконец, последнее. Гоголевское примирение, на наш взгляд, органически связано и с социально-утопическими представлениями писателя о возможности самоискорепения и саморазрушения зла. «Она сама себя высекла», — говорит городничий об унтер-офицерше (IV, 77), но то же самое он может сказать и о себе: он сам себя наказал. Особенность подхода писателя к порочному характеру в том и заключается, что он не только показал его в развитии, но и доказал гибельность этого развития прежде всего для самого носителя порока. Это, в свою очередь, избавило от необходимости введения в комедию положительного персонажа: единственно «честным» и «благородным лицом» Гоголь объявил тот же смех (V, 169). Понятая же в таком идейно-эстетическом контексте пдея примиряющего смеха у Гоголя вовсе не компрометарует его, но оказывается созвучной мысли Белинского, который писал, что наказанный порок

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Там же, стр. 133.

<sup>116.008</sup> Русская литература, № 2, 1976 г.

«приводит в умиление» душу. Но «это наказание, — продолжал критик, — только тогда есть торжество нравственного духа, когда оно является не извне, но есть результат самого порока...» (IV, 264).

\* \* \*

«Русской, всероссийской» пьесой назвал «Ревизора» Н. И. Надеждин, тонко почувствовавший горькую «подкладку», «внутреннюю сторону комедии»: «...она смешна... снаружи, но внутри это горе-гореваньице, лыком подпоясано, мочалами пспутано». И действительно, то огромное впечатление, которое произвел «Ревизор» на современников, во многом объяснялось именно тесным единством комических элементов с трагическими. Однако и это единство проявилось у Гоголя также весьма своеобразно.

«Русская поговорка: "начал во здравие, а свел за упокой" — может быть "девизом" его повестей», — считал Белинский в начале деятельности (I, 297). Одпако впоследствии крптик уточнил свою точку зрения, обнаружив у Гоголя и обратный переход. «... В "Тарасе Бульбе", — писал он, — Гоголь умел в трагическом открыть комическое» (X, 244); а в «Записках сумасшедшего» (как и в «Двойнике» Достоевского), по его мнению, «спрятались... за юмор, замаскировались» Гоголем «глубоко трагический колорит и тон» (IX, 551). Что касается современных исследователей, то они обычно акцентируют мысль о распространенности у Гоголя лишь первого отмеченного Белинским варпанта: перехода компческого в трагическое, по тппу: «веселое мигом обратится в печальное». Между тем совершенно очевидно, чго если бы Гоголь ограничивался только подобным переходом, то это снижало бы новаторское значение его смеха: ведь классический образец превращения комедии в трагедию дал еще Грибоедов в «Горе от ума» и отчасти Фонвизин в «Недоросле». Не случайно П. А. Вяземский назвал эти произведения «современными трагедиями», п Гоголь согласился с таким определением (VIII, 396). Значение же самого автора «Ревизора» заключается не только в том, что в комедии он еще раз подчеркнул возможность трагической коллизии, но и в обратном: в трагедии Гоголь открыл комедию, представил смешным то, что до него рисовалось в ореоле глубокой серьезности или грусти. Действительно, сделать нелепые и несуразные стороны жизни основой трагических переживаний личности в 30-е годы ХЇХ века было не так уж ново: на этом «специализировался» западноевропейский и русский романтизм. Но засмеяться в «Ревизоре», а потом и в «Мертвых душах» «высоким восторженным смехом» (VI, 134), хорошо понимая далеко не смешные явления действительности, смог лишь Гоголь— «гений художественного смеха». 22 Это заставляет вспомнить Бальзака, назвавшего универсально представленную им картину трагического состояния общества, низменных страстей и страданий «Человеческой комедией». Но если французский писатель дал как бы только лишь материал, из которого читателю предстояло сделать вывод, что жизнь человеческая есть комедия, то Гоголь не только подвел к такому выводу, но и непосредственно материализовал его, наполнив смехом плоть своего повествования. Однако для того, чтобы поднять осмеяние до уровня универсального осмысления русской действительности, Гоголь решился на несколько рискованный шаг.

Основное отличие автора «Ревизора» от последующих русских писателей, как справедливо подчеркнул А. П. Скафтымов, заключается в том, что у него интерес к носителям порока преобладал над интересом к жертвам.<sup>23</sup> Исследователь вспоминает Белинского, который, пытаясь разъяснить читателям значение гоголевского творчества, обыкновенно договаривал «недоговоренное» Гоголем, указывая при этом на страшные для страдающей стороны практические следствия порока, заключенного в смешных чертах некоторых персонажей. Анализируя, например, что значит быть генералом на языке городипчего, крптик писал, что это — «отнять лошадей у человека нечиновного пли мепьшего чином... говорить братец и ты тому, кто говорит ему ваше превосходительство и вы... Сделайся наш городничий гепералом — и... горе маленькому человеку... Тогда из комедии могла бы выйти трагедия для "маленького человека"» (III, 468). Кроме выдсленного Белинским места, в пьесе довольно много и других эпизодов, которые легко могли бы послужить материалом для трагедии о «маленьком человске». Это призпание городничего в том, что «на улицах кабак, нечистота» (IV, 20). Это и откровения попечителя бого-угодных заведений, рассуждающего о том, что человек простой «если умрет, то и так умрет; если выздоровеет, то и так выздоровеет» (IV, 13). Это и упоминание о Держиморде, который «для порядка всем ставит фопари под глазами: и правому

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Н. И. Надеждин. Литературпая критика. Эстетика. Изд. «Художественная литература», М., 1972, стр. 474.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> А. В. Луначарский, Собрание сочинений в восьми томах, т. І, стр. 115.
<sup>23</sup> А. Скафтымов. Нравственные искания русских писателей. Статьи и исследования о русских классиках. Изд. «Художественная литература», М., 1972, стр. 487.

и виноватому» (IV, 24) и т. д. Однако все это подчинено комическому аспекту и веселит зрителя так же, как и то, что городничий надел на голову вместо шляны коробку, а Бобчинский и Добчинский долго не могут решить, кому из них раскороску, а посываеми и досчинский долго не могут решить, кому из нах рас-сказать о приезжем «недурной наружности, в партикулярном платье» (IV, 19). Если, например, в «Горе от ума» Грибоедова неприглядные стороны фамусовской Москвы раскрываются в гневных монологах Чацкого, то у Гоголя упоминание о высеченной унтер-офицерше служит лишь средством, обнаруживающим коми-ческий испут городничего. «Горе от ума» — комедия, обернувшаяся трагедией, «Ревизор» — трагедия, превращенная в комедию.

Отсутствие у Гоголя «серьезного» аспекта темы угнетенного народа особенно остро воспринималось в 1860-е годы, когда проблема народоведения выдвинулась на первый план. Поэтому уже Н. Г. Чернышевский, назвав Гоголя «без всякого сравнения величайшим из русских писателей по значению», все же подчеркивал, что не считает его сочинения «безусловно удовлетворяющими всем современным потребностям русской публики...» 24 Тот факт, что «жизнь крепостных сама по себе ни разу не стала основной темой реалистических произведений Гоголя», 25 подчеркивают и современные исследователи. Так, Г. Н. Поспелов пишет о том, что Гоголь стремился дать юмористическое и даже сатирическое изображение господствующих классов, «не вводя в сюжет произведения прямо и по существу их конфликт с на-родом». Прямое разоблачение «паразитической сущности чиновно-помещичьей жизни», отмечает ученый, «было вместе с тем у Гоголя косвенным разоблачением ее антинародности, косвенным разоблачением порабощения народа, его задавленности, его страданий».<sup>27</sup> С такой концепцией нельзя не согласиться, но и она все же не раскрывает причин косвенного изображения Гоголем основных социальных противоречий его времени. Почему же Гоголь написал все-таки не трагедию о «маленьком человеке», о возможности которой говорил Белинский, и даже не трагикомедию, но просто комедию «Ревизор»? Ответ на этот вопрос следует, на наш взгляд, искать в особенностях исторических воззрений Гоголя, которые обычно мало привлекаются в связи с проблемой гоголевского смеха. Между тем общеизвестно, что в первой половине 1830-х годов работу над драматическими произведениями Гоголь совмещал с историческими занятиями.

He останавливаясь подробно на особенностях гоголевского историзма, подчеркнем, что в 1830-е годы писатель пришел к мысли об огромном морально-историческом значении эстетически совершенных проявлений личности. Его исторические суждения этого времени нередко сводятся к апофеозу красоты, художественной и человеческой, которая, по мнению Гоголя, не нуждалась в чувстве сострадания: «Все в ней слилось в красоту и чувственность,— писал он о греческой скульптуре, — с ее страдающими группами не сливаешь страдающий вопль сердца, но, можно сказать, наслаждаешься самым их страданием» (VIII, 10). Аналогичным образом писатель подошел и к картине Брюллова «Последний день Помцеп», полагая, что в ней «является человек для того, чтобы показать всю красоту свою, все верховное изящество своей природы» и заглушить этой красотой ужас своего положения (VIII, 111). И хотя у Гоголя были сильные сомнения в возможности единства стического и эстетического начала в современной действительности («Невский проспект»), представление о том, что прекрасное в искусстве обладает большой социально-этической действенностью, осталось до конца: «О, будь же нашим хранителем, спасителем, музыка!.. Пусть, при могущественном ударе смычка твоего, смятенная душа грабителя почувствует, хотя на миг, угрызсние совести, спекулятор растеряет свои расчеты, бесстыдство и наглость невольно выронит слезу пред созданием таланта» (VIII, 12).

Отсюда становится ясным, почему Гоголь считал необходимым преображение низменных сторон действительности, возведение их «в перл создания» (VI, 134), т. е. превращение в художественно-совершенный факт искусства. Эстетически безукоризненное изображение плута пли мошенника, по логике писателя, уже само собою могло пробудить в читателе или в зрителе лучшие нравственные чувства. Ha эту скрытую, пенавязчивую нравственность гоголевского смеха и указал Белинский, когда писал, что юмор автора «Миргорода» и «Арабесок» «не щадит ничтожества, не скрывает его безобразия», но «возбуждает к нему отвращение», «пленяя изображением этого ничтожества» (І, 298, курсив моїї, — Л.  $\mathcal{H}$ .). Но если художественно совершенное воспроизведение ничтожных характеров не вступало в противоречие с морально-поучительной направленностью гоголевского смеха, то возведение «в перл создания» человеческой боли могло бы легко привести к ее эстетизации. И эта опасность была, пожалуй, одной из основных причин решительного отказа писателя от изображения всего, «чем можно испугать и произвести судороги» (VIII, 555), от всего, что заостряло бедственное положение «униженных и

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Н. Г. Чернышевский, Полное собрание сочинений в пятнадцати томах, т. III, стр. 9.  $^{25}$  Г. II. Поспелов. Творчество Н. В. Гоголя, стр. 87.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Там же, стр. 88. <sup>27</sup> Там же, стр. 92.

оскорбленных». Предметом гоголевского осмеяния стал «обыкновенный» судья, который «невинным образом посредством справок и выправок пустил по миру множество всякого рода крепостных и свободных душ» (VIII, 53), а не судьба самих

этих лупт.

Однако, не ступив на путь эстетизации страдания, Гоголь все-таки сохранил эстетический критерий в подходе к личности. Гоголь «страстно хотел красоты» 28 писал Луначарский. И не случайно антиподом позорного и ничтожного героя он выставлял не воплощение добродетели в ее общежитейском понимании («пора наконец дать отдых бедному добродетельному человеку», VI, 223), но прекрасную личность, подчеркивал, что смех «дан нам на то, чтобы поражать им все, позорящее высокую красоту человека» (IV, 135). Поэтому вполне естественно, что не только порок, но и жертва порока, например Поприщин, а потом и Акакий Акакиевич, были в равной степени удалены для Гоголя от идеала. В замысел «Ревизора» не входило, как думал В. В. Гиппиус, «придание контрастирующих функций и тем самым, в какой-то мере, положительного авторского аспекта— группе эпизодических лиц из социальных низов, притесненных правящими верхами». 29 Образы унтер-офицерской жены Ивановой и слесарши, мещанки Февроньи Петровны Пошлепкиной вполне соответствуют комедийному плану. Малосимпатична и «фигура фризовой шинели, с небритою бородою, раздутою губою и перевязанною щекою», которую Осип, упираясь руками в брюхо, выпирает в прихожую (IV, 73). Все эти жалующиеся и угнетенные лица так же морально испорчены корыстолюбием, как и их притеснители. Заострение темы социального страдания сняло бы проблему нравственного совершенства самой жертвы, что находилось в резком противоречии с установкой Гоголя на пробуждение национального духа во всей его полноте.

Смех Гоголя был силой не только карающей, но и возвышающей «моральное существо человека». Вругинство гоголевского осмения особенно ярко сказалось на изображении представителей народной массы, крестьянской Руси в «Мертвых душах». Критики, расценивавшие это произведение как клевету на русского мужика (Н. А. Полевой) или, напротив, возводившие в апофеоз кучера Селифана (С. П. Шевырев), были одинаково далеки от истины. Гоголь всегда разграничивал заложенные в природе человека богатые возможности и их уродливую реализацию в современной ему действительности. Диалектику Гоголя тонко уловил Белинский, назвавший «Мертвые души» произведением, «беспощадно сдергивающим покров с действительности» и в то же время «дышащим страстною, нервистою, кровною любовию к плодовитому зерну русской жизни» (VI, 217). Только эта любовь проявлялась не однолинейно, не через эмоцию сострадания, лежавшую в основе большинства произведений о «простом» человеке, но скрыто, определяя пафос гоголевского творчества как «видный миру смех и незримые, неведомые ему слезы» (VI, 134).

И еще на одной особенности «Мертвых душ», выявившей своеобразный угол зрения писателя на Россию, нам бы хотелось остановиться. Приводя начало «Мертвых душ», где говорится о двух русских мужиках, рассуждающих, доедет колесо чичиковского экипажа до Москвы или нет (VI, 7), С. А. Венгеров в свое время недоумевал: «Но что значит "два русские мужика"? Какие же другие моглю оньть мужики в русском губернском городе? Французские, немецкие? Как могло зародиться в творческом мозгу бытописателя такое ничего не определяющее определение?» 31 Недоумение Венгерова по существу не рассеяно до сих пор. А между тем очевидно, что «Мертвые души» — это «поэма» не только о русском характере и русском быте. В конце 1830-х—начале 1840-х годов Россия не мыслится писателем раздельно от Европы. И можно с уверенностью сказать, что европейские наблюдения органически вошли в ткань гоголевского повествования. Русские мужики в «Мертвых душах» так же естествены, как и повар-иностранец, «француз эдакой с открытой физиогномпей» и голландским бельем (VI, 203), как и доктора-немцы, не понимающие русского желудка (VI, 99), как чухонцы, цыгане, грузинский князь Чипхайхилидзев, присутствующий на губернском балу (VI, 164). Сам Гоголь полагал, что в эпических произведениях «весь мир на великое пространство освещается вокруг самого героя, и не одни частные лица, но весь народ, а часто и многие народы... оживают на миг» (VIII, 478). В «Мертвых душах» гоголевский юмор и стал основным орудием писателя, развернувшего комическую панораму всего мира. Гоголь смотрит на русскую действительность не глазами иностранца, как полагал Венгеров, но глазами русского писателя с европейским кругозором.

30 Аполлон Григорьев, Собрание сочинений под ред. В. Ф. Саводника,

вып. 9, М., 1916, стр. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> А. В. Луначарский, Полное собрание сочинений в восьми томах, т. I, стр. 105.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Василий Гиппиус. Проблематика и композиция «Ревизора». В кн: Н. В. Гоголь. Материалы и исследования, т. 2. Под ред. В. В. Гиппиуса. Изд. АН СССР, М.—Л., 1936, стр. 197.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> С. А. Венгеров, Собрание сочинений, т. II, СПб, 1913, стр. 137.

А. В. Чичерин убедительно, на наш взгляд, доказал возможность типологического сближения и сопоставления Гоголя с целым рядом зарубежных писателей: Диккенсом, Теккереем, Баженой Немцовой, Адамом Мицкевичем как автором «Пана Тадеуша». Ученый относит их к одному этапу в истории литературы — этапу «монументального, юмором окрашенного реализма». У Помор в этот период имел особое значение: направленный на разрушение романтических иллюзий, он способствовал развитию и укреплению реалистического метода. Смех Гоголя, таким образом, отозвавшись на все явления национальной жизни, явился выразителем и наиболее прогрессивных тенденций в общеевропейском искусстве.

\* \* \*

Пожалуй, одной из наиболее острых и спорных проблем в нашем литературоведении является проблема соотношения юмористических и сатирических элементов в творчестве Гоголя.

Белинский, как известно, не раз подчеркивал, что Гоголь — прежде всего юморист, а не сатирик. Но подобное противопоставление юмора и сатиры было связано с влиянием гегелевской эстетики, усматривающей в сатирическом роде излишнюю тенденциозность и на этом основании выводящей его за пределы подлинного искусства. Современные же исследователи нередко исходят из противоположной посылки — недооценки юмора, считая его слабее сатиры в общественносоциальном отношении. Так, Г. Н. Поспелов утверждает, что юмор «возникает на основе осознания противоречий неофициальной, частной жизни различных общественных слоев», в то время как сатира исходит из «противоречивости официального положения и деятельности людей». Отсюда, по логике исследователя, следует, что, обращаясь к материалу мелкопоместной украинской жизни и быту петербургского «маленького» человека, Гоголь проявлял себя как писатель-юморист, но, обнажая изнанку официальной жизни, выступал в роли сатирика. Такое деление смеха на юмор и сатиру, конечно, в высшей степени условно и, на наш взгляд, не совсем оправданно, поскольку критерием дифференциации различных «смеховых» форм должен быть не только объект осмеяния, но и характер авторского видения и осмысления мира.

Особенность юмора заключается в том, что он находит положительное в этой же самой отрицаемой действительности. Он представляет собой «осерьезненный» литературный вариант народно-праздничной амбивалентности, в котором, однако, сильно активное авторское начало, обеспечивающее диалектическое единство утверждения и отрицания. Отделяя сущность от формы, писатель-юморист еще живет верой в высокую суть явления, считая форму лишь случайной и временной оболочкой. Превосходство формы над сущностью вызывает его глубокое осуждение. В наиболее «чистом» виде гоголевский юмор, как указывалось выше, проявился в сборнике «Миргород». Отсюда две стороны «Вия», бытовая и поэтически-возвышенная, противопоставление в рамках одной книги «Повести о том, как поссорились...» и «Тараса Бульбы», двойственное звучание «Старосветских помещиков»: смех сквозь «слезы грусти и умиления». Однако в жизни петербургского чиновничества («Арабески») Гоголь уже не нашел намека на существование положительной посылки. Как верно заметил Ап. Григорьев, Гоголю дано было «определительно и ярко сознать... односторонность» петербургской жизни. 34 Это и приблизило его смех к сатире. Но все-таки в целом отношение Гоголя к действительности до «Ревизора» и в «Ревизоре» не укладывается в рамки сатирического. Писатель еще не расстался с надеждой найти скрытые элементы позитивности даже в испорченной человеческой натуре. Поэтому, как говорилось выше, он не счел необходимым дать образное воплощение положительных представлений, полагая, что «яркостью собранных преступлений и пороков уже рисуется сама собою противуположность в голове каждого» (V, 388). Но отсутствие незамедлительных практических изменений, которых ждал Гоголь от постановки комедии, заставило его несколько пересмотреть свои взгляды на эффективность юмористического смеха и привело писателя к мысли о необходимости резко негодующего тона повествования. После «Ревизора» писатель поставил свой идеал в уже пепримиримое противоречие с отрицаемыми явлениями п тем самым пошел по пути сатиры. «Еще восстанут против меня новые сословия и много разных господ... Уже судьба моя враждовать с моими земляками» (XI, 75), — признавался Гоголь в 1836 году, не надеясь на сколь-нибудь сочувственный отклик со стороны читателей.

Однако если в русской догоголевской, да и послегоголевской литературе наиболее смелые проявления смеха, связанные с сатирой, были непосредственным

33 Г. Н. Поспелов. Смех Гоголя (в связи с теорией комического). В кн: Николай Васпльевич Гоголь. Сборник статей. Изд. МГУ, 1954, стр. 125.
34 Н. В. Гоголь. Материалы и исследования, под ред. В. В. Гиппиуса, т. I,

стр. 251, 250.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> А. Чичерин. Соответствия в истории разных литератур. «Вопросы литературы», 1965, № 10, стр. 175—176.

показателем прогрессивности социально-политических взглядов писателей (Н. Новиков, Крылов, Пушкин, Грибоедов, Салтыков-Щедрин), то в отношении Гоголя дело обстоит сложнее. Период высшего радикализма (1835—1836 годы) у Гоголя художественно выразился прежде всего в его юморе. По мере того как гоголевский смех набирал нравственно-эстетическую силу и высоту, общественно-социальные воззрения писателя начинали приобретать консервативный оттенок. Отсюда следует, что нельзя выпрямлять эволюцию гоголевского смеха и видеть, по аналогии с другими писателями, в сатирических выпадах Гоголя высшие формы проявления его радикальных настроений. Методологически сомнительно ставить Гоголя-сатирика выше Гоголя-юмориста и вообще по форме осмеяния судить о степени прогрессивности мировоззрения того или иного писателя (нак это нередко бывает). Художникоморист может глубже и тоньше проникать в противоречия действительности, чем сатирик, живущий ощущением непримиримости реальности и идеала. Эволюция гоголевского замысла «Мертвых душ» в этом отношении очень показательна.

Действительно, после написания первых редакций поэмы Гоголь, думая «только о том, как бы смягчить... тягостное впечатление» от нее (VIII, 294), пришел к мысли о необходимости сочиненья «полного, где было бы уже не одно то, над чем следует смеяться» (VIII, 440), и где, наряду с низкими, были бы выставлены и «высшие свойства русской природы» (VIII, 442). Так в сознании иместания оформилась и нов полительного получительного писателя оформилась идея дальнейшего продолжения первого тома «Мертвых душ», который теперь стал казаться лишь крыльцом к дворцу (XII, 70). Если Гоголь, как автор «Ревизора», полагал, что перед смехом не удержится никакое зло, что «насмешки боится даже тот, который уже ничего не боится на свете» (V, 170), то впоследствии он пришел к убеждению, что обличения явно недостаточно и теперь, когда «богатырски задремал нынешний век», нужна сила «и упрекающая и подъемлющая» (VIII, 278). Таким образом в гоголевскую эстетику все увереннее начал проникать рационалистический элемент, обусловивший в «Мертвых душах» дифференциацию тональности повествования — «поражающую силу сарказма» и носящую силу лиризма» (VIII, 456). Сначала писатель хотел показать «людей ничтожных», вызывающих у всех отвращение, предполагал поразить «злобой, насмешкой и всем, чем ни попало» дурные человеческие свойства в людях разного «звания» и «поприща» (VIII, 294). И это было блистательно осуществлено в сатирическом по своему содержанию первом томе «Мертвых душ». Но что касается второй части замысла — изображения идеальных характеров, «добродетельных людей» (VIII, 297), то здесь он потерпел поражение. Однако историк литературы стоит перед необходимостью раскрытия единой идейно-эстетической основы гоголевского творчества, не только в его прогрессивных, но и консервативных посылках. Мы и попытаемся выявить некоторые тенденции в переосмыслении Гоголем общественной роли смеха, особенно ярко проявившиеся во второй половине 1840-х начале 1850-х годов.

Обычно «Переписка с друзьями» не включается исследователями в круг вопросов, связанных с эволюцией гоголевского смеха. Между тем обращение к этой книге Гоголя, на наш взгляд, необходимо по крайней мере по трем причинам. Написанные в форме проповеди, «Выбранные места» органически вливаются в ту традицию русского проповедничества, которая временами достаточно близко подходила к обличительно-сатирической линии в литературе. Во-вторых, в «Переписку» включены важнейшие высказывания Гоголя о природе и направленности смеха в собственных произведениях и в русской литературе в целом («Четыре письма к разным лицам по поводу "Мертвых душ"», «В чем же наконец существо русской поэзии и в чем ее особенность»). И в-третых, «Выбранные места», как мы намереваемся показать, содержат активное «антисмеховое» переосмысление многих тем и проблем художественного творчества Гоголя, и потому «от обратного» в них выявляются те стороны гоголевского смеха, которые ранее не выступали на первый плап.

Действительно, «Переппску с друзьями» можно охарактеризовать как должностную утопию. Видя причину всех зол в России в том, что человек не понимает святости своего звания, Гоголь считает единственным способом достижения всеобщего благополучия «согласие» личности с ее «местом». Но трагичность положения писателя в том и заключается, что все эти идеи представляют собой «переверпутое», зеркальное отражение его собственно художественной проблематики 1830-х—начала 1840-х годов.

«Боже, какие есть прекрасные должности и службы! как они возвышают и услаждают душу» (III, 12), — насмешливо воскликнул Гоголь в «Невском проспекте». «... Он был в душе добрый человек, хорош с товарищами, услужлив; по генеральский чин совершенно сбил его с толку» (III, 165), — шронически заметил писатель в «Шинели» о «значительном лице». Теперь же, в «Выбранных местах», без какого-либо намека на насмешливое отношение Гоголь заговорил о любви, «передаваемой по начальству» (VIII, 366), и о возможности нравственного очищения посредством службы. Именно это отождествление человека с его должностным положением и ликвидировало, на паш взгляд, соцпально-общественный источник гоголевского юмора. «С тех пор, как мне начали говорить, что я смеюсь не только пад

недостатком, но даже целиком и над самим человеком, в котором заключен недостаток, и не только над всем человеком, но и над местом, над самою должностью, которую он занимает... я увидал, что нужно со смехом быть очень осторожным» (VIII, 442—443), — писал Гоголь, сужая свое прежнее понимание пражданского долга и жак бы отнимая у своего же смеха те области социально-общественной жизни, которые теперь наполнились для него «важным» содержанием.

Таково объективное звучание «Выбранных мест».

Однако из тезиса о пеобходимости подчинения своего «я» долгу (но не чело-Гоголь выводит идею необходимости нравственного саморегулирования: «Нужно развязать каждому руки, а не связывать их; шужно напирать на то, чтобы каждый держал сам себя в руках, а не то, чтобы его держали другие» (VIII, 357). Но. поставив проблему самовоспитания, связав тип общественно-социальных отношений с нравственным поведением человека, а степень эстетического воздействия на него с моральными качествами художника, Гоголь вновь заложил исихологическую основу для возрождения смеха, но только в форме самоосменния.

Отсюда логически закономерно вытекало п стремление Гоголя доказать, что герои «Мертвых душ» — олицетворение его собственных пороков (VIII, 292—293). «...Взявши дурное свойство мое, я преследовал его в другом званьи и на другом поприще» (VIII, 294), — так Гоголь характеризовал в «Переписке» внутренний

процесс очищения от недостатков.

Но наибольшее развитие тема самоосмеяния получила в «Развязке "Ревизора"» (1847), по существу самостоятельном произведении, содержащем важные положения эстетики писателя второй половины 1840-х годов. «...Изгоним наших душевных лихоимцев! — восклицает первый комический актер, чья позиция наи-более близка к авторской. — Есть средство, есть бич, которым можно выгнать их. Смехом, мои благородные соотечественники!.. Возвратим смеху его настоящее значенье!» (IV, 132). Но эту ювеналовскую силу смеха «соотечественники» должны обратить теперь, по мысли Гоголя, не столько против нравов, обычаев и порядков (IV, 124), сколько против личных душевных недостатков: «Таким же точно образом, как посмеялись над мерзостью в другом человеке, посмеемся великодушно над мерзостью собственной, какую в себе ни отыщем!» (IV, 132). Во второй редакции окончания «Развязки "Ревизора"» необходимость самоосмеяния получает у Гоголя обоснование не только с морально-эстетической, но и с религиозной точки зрения: «... Если хотите уж поступить христиански, обратите ту же сатиру на самого себя и примените всякую комедию «к себе», прежде чем замечать отношенье ее к целому обществу» (IV, 135). «И в ком уже нет духа посмеяться над собственными недостатками своими, лучше тому век не смеяться» (IV, 136), — таков итог гоголевских рассуждений.

Следует отметить, что отвату «оторваться от самого себя и не пощадить даже самого себя» (IV, 136) Гоголь считал сугубо русским качеством, свойством национального характера. И в этом была доля истины: народная «смеховая» культура действительно культивировала саморазоблачение и самоосмение. Но народному сознанию было, конечно, в высшей степени чуждо то «огосударствление», «одолжествление» смеха, которое произошло во второй половине 1840-х годов у Гоголя. «Дайте мне почувствовать, что и мое поприще так же честно, как и всякого из вас, что я так же служу земле своей, как и все вы служите, что не пустой я какой-нибудь скоморох, созданный для потехи пустых людей, но честный чиновник великого божьего  $socy \partial apcrea...$ » (IV, 132, курсив мой, — II. II.), — говорит в «Развязке "Ревизора"» первый комический актер, и эти слова наглядно свидетельствуют об отступлении писателя от той высокой гражданской позиции, которую он занимал как автор «Мертвых душ», где проявил себя как острый сатирик и тонкий

Крптика 1860-х годов усматривала связь гоголевского «анатомизирующего» смеха с толстовским анализом. «...Своею беспощадностью к пошлости, таящейся не только в пошлом, но во всяком человеке, он (Л. Толстой, — II. II.) как будто развивает задачи Гоголя»,— писал А. Григорьев по поводу «Трех смертей» Льва Толстого. 35 «Гоголевская сатира сильна была исключительно на почве личной и психологической», 36 — считал Салтыков-Щедрин. Подвергнуть же сознательному сатирическому осменнию не отдельные злоупотребления и нравственные недостатки людей, по самые принципы «семьи, собственности и государства», показать, что эти принципы, «во имя которых стесняется свобода, уже не суть принципы даже для тех, которые ими пользуются», 37 предстояло автору «Истории одного города» и «Господ Головлевых», чей беспощадный и гневный сарказм черпал свою силу в идеалах демократии и социализма.

<sup>35</sup> Аполлон Григорьев, Собрание сочинений, вып. 12, стр. 39.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Н. Щедрии (М. Е. Салтыков), Полное собрание сочинений в двадцати томах. т. VIII, Гослитиздат, М., 1937, стр. 326.
<sup>37</sup> Там же, т. XIX, ки. 2, стр. 185—186.

А. В. ЧИЧЕРИН

## РУССКОЕ СЛОВО СЕРГЕЯ АКСАКОВА

1

«...Слова:  $y \partial o v \kappa a$  и  $y \varkappa e h b e$  — слова магические, сильно действующие на душу», 1 — так сказано в самом начале книги С. Т. Аксакова «Записки об уженье рыбы», законченной автором в 1846 году. Сказано шутливо, но «магия» слова действительна в том смысле, что слово в этом произведении берется так объемно, так обхаживается и обыгрывается, как не обхаживалось и не обыгрывалось оно даже у Гоголя.

С Гоголем все-таки связь прямая. У Гоголя — то «горы дынь, арбузов и тыкв казались вылитыми из золота и темной меди», то «волы, мешки, сено, цыганы, горшки, бабы, пряники, шапки», то «бочки, пересеки, ушаты, лагуны, жбапы»... У Аксакова так же любовно изыскивается и выговаривается весьма обыкновенное, хотя русское и все же редкое слово, не только незатертое, но п не затронутое печатью, Сначала это удилище, леса, поплавок, насадка, грузило, поводок. А потом еще большее раздолье: лоток, голопузка, свинобойка, верховка, уклейка, голец,

елец, ерш, язь, лещ, окунь, судак...

И сразу определяется двойная природа художественного вкуса п образа: филологическая и к ней— естественнонаучная приправа. Распознается сперва со всех сторон самое слово: «Голец. Имя его происходит от свойства кожи: она гола, на ней нет никакой чешуи; она очень тонка и скользка...» (IV, 76). «Верховка... Имя дано ей по ее свойствам: она любит плавать на поверхности воды и часто ложится на бок, блестя на солнце несколько синеватою серебряною белизною...» (IV, 75—76). «Имя ерша, очевидно, происходит от его наружности: вся его спина, почти от головы и до хвоста, вооружена острыми, крепкими иглами... название ерша, вероятно, было ему дано в ту же минуту, как только в первый раз его увидел человек...» И тут же о том, что «русский народ любит ерша; его именем, как прилагательным, называет он всякого невзрачного, задорного человека, который сердится, топорщится, ершится. Про ерша сочинил он, вероятно всем известную, целую сказку с лубочными картинками...» (IV, 83-84).

Из внутренней формы имени и в полном соответствии с ним возникает и портрет каждой рыбы: «Ерш имеет необыкновенно большие, навыкате, темно-синие глаза; от самой головы... идет у него жесткий гребень... ерш колется, как окунь, если взять его неосторожно; он весь пестрый, кроме брюшка, но пестрины какого-то темноватого, неопределенного цвета; он весь блестит зеленовато-золотистым лоском, особенно щеки; кожа его покрыта густою слизью в таком изобилии, что ерш пре-восходит в этом отношении линя и налима...» (IV, 84—85).

В портрете очень сильны пветовые обозначения, вплоть до весьма тонких оттенков колорита. Выражены также и осязательные признаки портретируемой рыбы: что испытывает рыбак, когда берет ее в руки. Далее идет весьма подробное описание быта, нрава, повадок изображаемой рыбы. А в заключение тесно примыкают к портрету и вкусовые ощущения: «Уха из ершей — самая здоровая, питательная и вкусная пища, но всего лучше они — особенно если крупны, — приготовленные на холодное под желе...» (IV, 85).

Иногда автор недоумевает, «откуда произвести» то или другое имя. Так, он пишет об «имени окуня»: «Не происходит ли оно от глагола окунать: ибо окунь всегда окунает, то есть погружает в воду, поплавок...» (IV, 111). Или: «При всем моем усердии не могу доискаться, откуда происходит имя щуки» (IV, 117). Это, впрочем, не мешает тому, что портрет щуки — тоже поражающий внимание читателя, и звуковая форма имени все-таки обыграна в этом портрете. Раскрывается п усиливается уже не внутренняя форма, не скрытое значение, а сама звуковая выразительность слова: «Эта рыба по преимуществу хищная... испещрена вся пятнами и крапинками темно-зеленоватого цвета...» «Шука имеет большие, темные, зоркие глаза, которыми издалека видит свою добычу...» (IV, 117).

Увлечение наблюдающего рыболова, наделенного особенной цепкостью и точностью все запоминающего глаза и чуткого к слову, к его повышенной выразительности, образует особого рода творческий акт, особого рода поэтическое мышление, связанное с традицией, пдущей далее автора «Сорочинской ярмарки» п

«Мертвых душ».

Не совсем верно было бы думать, что записки п наставления рыболова имели до этой книги только чисто практический, утилитарный характер. В изданном в 1793 году сборнике под очень обобщенным пазванием «Собрание сочинений, выбранных из месяцесловов на разные годы» есть статья в десять страниц, под-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> С. Т. Аксаков, Собрание сочинений в четырех томах, т. IV, Гослитиздат, М., 1956, стр. 9 (далее ссылки приводятся в тексте).

писанная литерами Н. О. (а соседняя статья подписана полностью — «Н. Озерецковской»), — «Описание особливой рыбной ловли» (стр. 185—194). Разъясняя «тот способ, которым зимою добываются у нас выоны», автор говорит о том, как этот способ «к свойству тех рыбок весьма хорошо приноровлен», описывает и самые нравы этих рыб с их выразительным именем, и природу тех мест, где производилась ловля, — окрестности села Озерецкого (отсюда фамилия пли псевдоним автора), «которое лежит между городом Дмитровом и Троицкою Лаврою». «Село спе стоит при нарочито большом озере, от которого и имя свое получило». И болото, и река Воря, и в болоте «небольшие бочаги» — все изображено любовно, ощутимо, отчасти в том самом духе, как будет писать через полстолетия С. Т. Аксаков. И сами выоны со всеми их повадками, и выошки, и лукошки, и «двойные крючки, жерлицами называемые», — все предвосхищает книгу Аксакова. И потом важная подробность: «Свежая сия рыба очень вкусна, особливо в начале зимы...» И автор появляется перед нами совершенно в том же роде, как и в прославленном позднейшем труде: «Один раз сам я видел, что когда тащили уже жерлицу из воды с попадшеюся «так!» на нее щукою, то другая, хотя оную проглотить, вдруг выскочила за нею на лед. Из них бывают иные очень велики, и чем они старее, тем лукавее...»

В этой статье привлекает внимание еще одно слово: автор упоминает «реку, под тем же именем далее простирающуюся». Последнее слово, здесь попросту употребленное, — излюбленное слово Ломоносова. Он употребляет его как географ и

как физиолог, как астроном и более всего как просветитель.

В скромной статейко Н. Озерецковского — это более или менее случайное слово. Но аксаковская поэтическая научность, ощутимость под его пером материи, цветовой гаммы, шероховатости и гладкости, веса и всех свойств изучаемого предмета — все это слишком живо напоминает ломоносовскую ученую прозу с ее пытливым проникновением в природу вещей и с ее искристой поэтизацией природы.

Так корни книги Аксакова «Записки об уженье рыбы» уходят и в историю записок о рыбной ловле, и в гораздо более глубокие недра русской литературы. Связь стиля Аксакова со стилем Ломоносова тем более важно отметить, что в записках Аксакова едва ли не единственный случай тесной связи поэзии и науки в русской литературе XIX века.

2

Итак, в «Записках об уженье рыбы» вырабатывается стиль, образующий единство филологического и естествоведческого мышления, крайне приближающего человека к природе. Прокладывается в духе практического руссоизма тот путь неотчужденности от реального мира, по которому пойдут и Лев Толстой, особенно в повести «Казаки», и Глеб Успенский с его аграрно-философским восприятием земли, и другие писатели вплоть до Пришвина и Паустовского.

С. Т. Аксаков применял свое открытие, расширял и углублял в своих последующих книгах: в «Записках ружейного охотника Оренбургской губернии», в рассказах и статьях об охоте, в «Собирании бабочек», наконец — в незаконченных,

но тоже чудесных «Замечаниях и наблюдениях охотника брать грибы».

В «Записках ружейного охотника» описание нравов птиц и животных, населяющих леса и степи, болота и озера, еще полнее и обстоятельнее, чем в записках рыболова. Как и в первой книге, самая оснастка охотника согрета живою выразительностью слов, взятых и отдельно, в заголовках, и внутри текста: порох, пыжи, пуля, дробь, картечь, жеребья... Из охотничьего говора извлекаются выражения, весьма необычные для литературной речи, но весьма живые и хваткие: «... еще менее нужно, чтоб ружье било слишком кучно... ружье, несущее дробь кучею, даже невыгодно для мелкой дичи; из него гораздо скорее дашь промах, а если возьмешь очень верно на близком расстоянии, то пепременно разорвешь птицу; надобно только, чтоб ружье ровно и не слишком шпроко рассевало во все стороны мелкую дробь... чтоб заряд ложился, как говорится, решетом» (IV, 149).

И в этой книге Аксаков любит доконаться до этимологической насыщенности и значения наименований: «Мы выговариваем обыкновенно не кря, а криковный селезень, криковная утка, что, впрочем, весьма идет к ней, ибо она кричит громче всех утиных пород. Ее зовут тоже кряквой и крякушей... Очевидно, все три названия происходят от слова крякать, вполне выражающего голос, или крик, утки» (IV, 266). «Чирок чиркает, то есть голос его похож из звуки слова чирк, чирк» (IV, 287). Нырок искусио пыряет (IV, 290—291). «Стрепет. Народ называет его иногда стрепел; и то и другое имя характерно выражает взлет, или подъем, и самый полет этой итицы. Стрепет точно встрепенется, когда поднимается, или, вернее сказать, сорвется с земли» (IV, 326). «Рябчик... он весь рябой, весь пестрый» (IV, 413). «Имя глухаря дано ему пе потому, что он глух, а потому, что водится в глухих, уединенных и крепких местах...» (IV, 387).

Цветовая окраска дается со всевозможными оттенками. Не упустить ни одного перелива, пи одной извилистой полоски—в этом художественное богатство и

главная прелесть самой природы.

Здесь рождается и аксаковское изображение природы. Глаз и слово художника постоянно добираются до конкретных наименований: «...приземистый, рассыпчатый ковыль, сизый горный шалфей, белая низенькая полынь, чабер и богородская трава» (IV, 307). Восхищение автора вызывают всякого рода изобилие и целебные свойства степного воздуха, аромат и благоухание трав и цветов.

Далекий от песенного пейзажа «Тараса Бульбы», от изысканных картин природы в «Записках охотника», Аксаков предвосхищает хозяйственно емкое восприятие природы у Л. Толстого и Гл. Успенского. В незаконченном отрывке «Замечания п наблюдения охотника брать грибы» наиболее явственно сказывается главная особенность изображения природы у Аксакова. Это — итог тщательных и выверенных многолетних наблюдений, сопоставлений, в некоторых случаях даже экспериментов. Я имею в виду те случаи, когда автор проверял существующее в народе мнение, что раз увиденный и не взятый гриб все равно погибнет. «... Бесчисленные опыты меня убедили в том по крайней мере, что мой взгляд никогда грибам не был вреден; я даже пробовал слегка дотрогиваться до грибов и освобождать их от листьев и травы... я даже отламывал кусочки от их шляпок, а грибы росли по-прежнему» (IV, 595).

В. В. Виноградов, ссылаясь на С. Н. Дурылина и на Гилярова-Платонова, говорит о том, как Аксаков, пробужденный к настоящему искусству гением Гоголя, щедро отплатил ему за это: «...,птицы" Аксакова запестрели, защебетали на той странице второго тома "Мертвых душ", где Тентетников делает вид, что надзирает

за сенокосом на заливном лугу. Гоголь внимательно и переимчиво изучал быстрый, чистый, жизненно-свежий язык С. Аксакова...» <sup>2</sup>
В монографии, посвященной творчеству С. Т. Аксакова, С. И. Машинский показывает, что как будто архаические, и по содержанию и по форме, очерки о рыбной ловле и об охоте отвечали насущным интересам русского общества 50-х и 60-х годов, когда так сильно сказывалось влечение к естественным наукам, для которых тщательно и многократно выверенные наблюдения Аксакова были и серьезной опорой, и популяризацией распространяемых знаний.

Будучи своеобразным и крайним развитием физиологического очерка, эти записки стали художественным выражением естественнонаучных интересов, столь

характерных для общества того времени.

С. И. Машинский весьма убедительно обнаруживает и образ автора этих книг, столь описательных, практически наставительных и точных: «Читая его охотничьи очерки, мы хорошо ощущаем обаятельный облик их героя, страстно влюбленного в природу, но не коленопреклоненно склонившегося перед ее таинствами, а неутомимо стремящегося проникнуть в ее святая святых... Зрению и слуху Аксакова доступно малейшее проявление жизни в природе, даже неодушевленной».3

Особенный стиль, созданный Аксаковым в его очерках, посвященных рыбной ловле и охоте, стал своеобразной лабораторией для выработки последовательно

реалистического стиля в русской литературе.

3

Первым бытописателем, который распространил этот стиль на изображение человека и окружающей его природы, был сам же Аксаков. Только «Буран» 1833 года предшествовал «Запискам об уженье рыбы» (1846). «Семейная хроника» была начата в 1840 году и закончена в 1856 году, т. е. создавалась в те же годы, что и «Записки ружейного охотника», но закончена была позже.

Природа в «Семейной хронике» воспринята глазами хозяйственного помещика, для которого и земля, и воздух, и вода, и тучи на небе, и солнце — все для урожая, для того, чтобы скот был обильным и тучным, чтобы плодородие было во всем.

«В поле Степан Михайлович был всем доволен. Он осмотрел отцветавшую рожь, которая, в человека вышиною, стояла, как стена; дул легкий ветерок, и спислиловые волны ходили по ней, то светлее, то темнее отражаясь на солпце. Любо было глядеть хозяину на такое поле!» (I, 96).

В этой прозе — любовь к сильно выраженному цвету, к переливу цветов, к движению света, перемешаниого с тьмою, к слову, обозначающему п произрастание хлеба, и все предметы хозяйства: «молодые овсы, полбы и все яровые хлеба»,

«паровое поле», «по вспаренным десятинам», «узнавать доброту пашни»... И «густая высокая трава» вызывает восхищение Степана Михайловича, который так же мало мог бы любоваться самым причудливым колоритом изнуренных зноем или побитых градом трав и хлебов, как и Ивап Ермолаевич, изображенный Глебом Успенским в его очерках «Власть земли». И это сельскохозяйственное,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Акад. В. В. Виноградов. О теории художественной речи. Изд. «Высшая школа», М., 1971, стр. 60.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> С. Машинский. С. Т. Аксаков. Жизнь и творчество. Изд. 2-е, изд. «Художественная литература», М., 1973, стр. 326.

у Аксакова — помещичье, восприятие природы имеет решающее значение и для авторской эстетики в «Семейной хронике». Вся вступительная часть, «Переселение», восхищенно повествует о хозяйственной привлекательности, об изобилии и просторе Оренбургского края в сравнении с покидаемой Симбирской губернией. Описываются и степи, и леса, и реки, и «густая урема из березы, осины, рябины, калины, черемух и чернотала, вся переплетенная зелеными гирляндами хмеля» (1, 79). Но средоточие этих описаний и восторгов — урожай, «неслыханный, баснословный» (I, 81).

Первым критикам «Семейной хроники» казалось, что даже крупная фигура Степана Михайловича «заслоняется несколько описанием природы», что он «оттого становится как будто на второй план». Аксаков отвергал такого рода упрек. «Старик Багров», утверждал он, «настолько окружен описанием природы, как атмосферы, в которой он жил, насколько это необходимо для полноты изображения»  $(\hat{I}I, 403)$ .

Это совершенно справедливо: и во вступительном широком обозрении, и в конкретных картинах природа совершенно такая, как ее воспринимает этот основной персонаж, и в самом этом ее восприятии - лучшее обнаружение его личности.

Зримые портреты отчетливы, в духе обстоятельно детализирующего реализма, без выделения доминирующей черты. Характеры слажены разнобоко и круто: добрый, проницательный, справедливый, деятельный Степан Михайлович — безрас-

судно жесток и груб; от приступов ярости, часто беспричинной, на него находит полное затмение ума. И как семьянин, и как барин—он деспот, он всегда прав. Самый сильный, самый страшный—образ Куролесова. Вкрадчивый лицемер, забивавший людей до смерти по одной только своей прихоти, он, однажо, был распорядительным хозяином, умел навести строгий порядок, и это его достоинство какникак а ценят и старик Багров, и даже сам автор. Очень ощутимо дана жена Багрова, и все его семейство, но особенно хорош образ Прасковьи Ивановны, сироты, владелицы огромного состояния, на которое польстился Куролесов: «... еще совершенный ребенок и сердцем и умом: всегда живая, веселая, она резвилась, прытала, скакала, и пела с утра до вечера... целый день играла в куклы...» (Î, 103). Превосходно найденные детали: догадливый жених подарил ей куклу, так с куклой в руках она и явилась на помолвку. И трагический контраст: дальнейшая

Правда, с Шекспиром сравнивают слишком часто, но поистине — что-то глубоко шекспировское, истинно трагедийное, совершенно жизненное в образах и в судьбах и самого Куролесова, и несчастной его жены. И эпическое спокойствие повествователя, обстоятельность и точность хроникера усиливают эффект трагического, окружая его ореолом достоверности. К уверенному голосу все разузнавшего повествователя еще примешивается его же голос, но голос ребенка, тогда же, когда происходили события, уже слышавшего и видавшего кое-что: «...я в ребячестве слыхал об этом споры между бабушкой и моими тетками» (I, 103). Или о «кошках», которыми избивали людей: «...я видел их сам» (I, 118).

Трагизм повествования весь внутри, в быте того времени, в характерах, в отношениях людей. Из самой сути выходят и увлекательные, захватывающие страницы чуть ли не в вальтер-скоттовском духе: когда Прасковья Ивановна брошена разъяренным мужем в подвал, а Багров спешит ей на выручку с толпой крепостных, вооруженных ружьями, рогатинами и вилами.

Совершенно верно, что «Семейная хроника» создает впечатление «непринужденного, медленно развертывающегося изустного рассказа... Вместе с тем события,

развертывающиеся в книге, полны драматизма и внутренней экспрессии».4

начинаю помнить себя с самого пежного младенчества...» <sup>5</sup> — таковы первые строки у Пушкина в его обширном по замыслу и планам незавершенном социально-психологическом романе. «Я помию себя лежащим ночью то в кроватке, то на руках матери и горько плачущим...» (І, 288) — так сказано в самом начале книги «Детские годы Багрова-внука». Первая страница в том и другом произведении воспроизводит то, что уцелело в памяти от самых ранних ощущений самого раннего детства. «Солнце светит во все окошки, и мне очень весело»  $^6$  — «Ах, какое солнышко! как хорошо пахнет!» (I, 289).

«Тут воспоминания мои становятся сбпвчивы. Я могу дать ясный отчет о себе не прежде как уж с осьмилетнего моего возраста» 7 — «Тут следует большой про-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Там же, стр. 392. <sup>5</sup> А. С. Пушкин, Полное собрание сочинений в десяти томах, т. VI, изд. «Наука», М., 1964, стр. 594.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Там же.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Там же.

межуток, то есть темное пятно или полинявшее место в картине давно минувшего,

и я начинаю себя помнить уже очень больным...» (I, 289).

Впрочем, еще ранее Пушкина Карамзиным была задумана такая история детства, в которой бы все впечатления изображались во всей силе их действия на чувство и на разум ребенка. Более поздние годы жизни — отрочество и юностьбыли уже описаны Аксаковым в его «Воспоминаниях» (1855), но явилась потребность представить того же самого Сережу Аксакова под именем Сережи Багрова, в точности сохраняя характеры матери и отца, и их переименовать в романе 1857 года.

Переход от полных живыми сценами и ясно выраженными типами «Воспоминаний» к автобиографическому роману — почти нечувствительный переход. Кое-что даже драматичнее в «Воспоминаниях», фигура матери имеет там более определившийся, двойственный и трагический характер. Но этот переход освобождает ху-

дожника.

С. Т. Аксаков неоднократно говорил о себе, что ему свойственно *помнить*, а не фантазировать, не создавать ни сюжеты, ни типы. И это верно. Это едва ли не главная особенность его таланта. Но помнить и вспоминать можно по-разному. Мемуариста связывают рамки фактической достоверности. Вольно или невольно он нередко раздвигает эти рамки, но все-таки они остаются. Романист в этом отношении совершенно свободен. Память не держит его под замком, она вскармливает

его воображение, открывая перед ним широкий простор.

Как живописец, вкладывая в картину давнее, может быть даже детское свое чувство, в то же время внимательно следит за игрою света, высматривает строение древесного ствола, расположение и гибкость ветвей—все то, что сейчас у него перед глазами, и таким образом давнее чувство, памятное с детства, обогащает множеством позднейших впечатлений, так и Аксаков не столько передает детские впечатления в неповрежденном, первоначальном виде, сколько сохраняет в старости, внутри своего жизненного опыта, прежнее детское, восторженное и чистое отношение к природе и людям.

Роман, написанный от лица героя, был распространенным явлением в европейских литературах конца XVIII и начала XIX века. Обычная его цель — погрузить читателя в более или менее замкнутый мир одинокого и тоскующего героя. С французскими романами этого типа (Сенанкур, Констан, Мюссе) у книги Аксакова ничего общего нет. Но с первыми и многими другими страницами «Вертера» немало общего. Та же жадная и восторженная открытость героя впечатлениям природы. Но как бы ни были приподняты и восторженны впечатления Сережи Багрова, и предмет переживания, и само переживание всегда очень реальны. Это - жизнь в природе, а не созерцание природы со стороны. Не говорится в романтических тонах о целительной роли природы, а просто рассказан случай, когда «лес, тень, цветы, ароматный воздух», «родниковая вода» (I, 292) положили начало выздоровлению после трудной болезни. И еще помогла Сереже дорога, движение, смена воздуха и краткая стоянка в лесу. Аксаков произносит слово  $\partial opoza$  так же, как произносили его младшие современники — Гоголь и Жорж Санд. И образ дороги, всегда и на каждом шагу открывающей заманчивое и новое, ведущей к\_цели, то желанной, то таящей какую-то угрозу, — этот образ проходит через все «Детские годы», постоянно обогащаясь. И весьма реальная сторона этого образачетыреста верст езды на лошадях, глубокие колей, непролазная грязь, реки, вышедшие из берегов, вздувшиеся, изрытые сумрачными волнами, дырявые лодки, измученные, иногда голодные лошади, ночевки в курных избах, долгие ожидания перемены погоды... Дорога.

И в пути, и у цели ребенка сильно поражает и восхищает многое такое, на что взрослый никакого внимания не обратит: «Мы обежали вокруг пригорка, на котором стояла наша карета, и нашли там такую диковинку, что я, запыхавшись, с радостным криком прибежал рассказать о ней матери» (I, 330). Вся «диковинка» —

родник и идущие от него трубы, подобие водопровода. Не дом дедушки Багрова, не сам довольно-таки страшноватый дедушка производят особенное впечатление на Сережу, а медпые шпшечки на «кожапых, старипных, каких-то диковинных креслах» в комнате деда (I, 336). Они не только поправились Сереже и заинтересовали его, они его «ободрили» и сильно облегчили сму такое опасное дело, как первое свидание с дедом. Главным образом об этих шишечках он потом рассказывал матери и отцу, когда они его расспрашивали о том, как он побывал у старика Багрова, одппаково способного на гнев и па мплость.

Роль детализации особенно значительна в «Детских годах». Но характер дробности, выделения мелочи ведет к цельности впечатления, сотканного из друг в друга входящих деталей. «Я впимательно наблюдал, как она обдавала мпнлаль кипятком, как счищала с пего разбухшую кожицу, как выбирала мпидалины только самые чистые и белые...» (I, 358). И дальше еще шестьдесят четыре слова в одном сложном синтаксическом сочленении, всего в восемьдесят шесть слов. Накопление ряда придаточных предложений, дополнительных, условных, группы однородных членов («то вешки, то короны, то какие-то цветочные шапки пли звезды»), примыкание еще одного главного предложения с его придатками — все

это разрешает задачу самой крайней детализации без утраты цельности впечатления и соотношения частей.

Сложные синтаксические образования у Аксакова иногда служат и другой задаче, той же, что и у Льва Толстого, — задаче внутри одной мысли обнаружить противоречие и контрасты: «Я помню, что гости у нас тогда бывали так веселы, как после никогда уже не бывали во все остальное время нашего житья в Уфе, а между тем я и тогда знал, что мы всякий день нуждались в деньгах и что все у нас в доме было беднее и хуже, чем у других» (I, 358).

«Белая вошла в межень, улеглась в своих песках; давно уже зеленели поля и зазеленела урема за рекою — a мы все еще ne ехали... Я думал, что мы уж ne никогda не поедем, как вдруг, о счастливый день! мать сказала мне, что мы едем

завтра» (І, 377; курсив мой, — А. Ч.).

Контрастные синтаксические образования такого рода не заходят так далеко, как у Толстого, не имеют такого последовательного характера, но строй речи они

оживляют и обогащают весьма заметно.

В приведенных текстах проглядывают и характерные свойства лексики Аксакова: «...вошла в межень, улеглась... зазеленела урема...» Отмеченных курсивом слов у Пушкина не было. Межень того же корня, что и слово межа, означает края, границу реки, обычное ее русло. Урема — растительность по берегам реки, главным образом ива, осока, ольха, кустарники, густые травы. Аксаков это слово особенно любит: его привлекает большая свежесть уремы по сравнению с лесом.

Характерны и олицетворения, жизненно простые, нисколько не эффектные, но дающие восприятие реки как живого существа, со своими обычаями, со своим

нравом: «Белая вошла... улеглась...»

Во всем романе, но особенно в главе «Первая весна в деревне», восторженное отношение ребенка к тому, что совершается в природе, его слияние с нею освобождено от романтической дымки, дано в подробностях обыщенных и живых: «Шире, длиннее становились грязные проталины... проходя сквозь забор, уже показывалась вода между капустных пряд в нашем огороде... Антошкин овраг ночью прошел, да и Мордовский напружился и почернел... дорожки начали проваливаться, в кухню не пройдешь. Мазан провалился с миской щей и щи пролил, мостки снесло, вода залила людскую баню...» (I, 492).

Но эти неказистые подробности объединены в восторженном чувстве любознательного ребенка: «...каждый шаг весны торжествовался, как победа!» (I, 492). «С каждым днем известия становились чаще, важнее, возмутительнее!» (I, 493).

То есть все больше волновали душу.

Эшическая полнота и объемность восприятия природы распространяется и на персонажей романа. Не считая бледным образ матери в «Детстве» Л. Толстого, полагая, что в такого рода недовоплощении образа — своя поэтическая тонкость. не могу все же не сравнить идеализированный и потому несколько неясный образ у Толстого с необычайно конкретным, хотя п передапным через детское восприятие, образом матери в «Детских годах Багрова-внука» и в «Воспоминаниях». Болез-ненно-страстная, постоянно озабоченная любовь к сыну— п в то же время пренебрежение к тому, что его наиболее живо занимает, готовность жертвовать собою — и надменность, нежная преданность любимым и близким — и отчужденность ото всего, что находится за пределами ее интересов. За детским восприятием каждого поступка и жеста очень чувствуется мудрый, все понимающий и одно с другим сопрягающий автор.

Характеры окружающих Сережу людей постоянно становятся поводом нрав-ственной озабоченности ребенка. Кто добрый? Кто злой? Хороший или дурной человек этот Мироныч, который так угодливо разговаривает с отцом, а с крестьянами требовательно жесток? «Невыразимое чувство сострадания к работающим с таким напряжением сил, на солнечном зное» (I, 323) охватывает душу ребенка. Он замечает с болезненным недоумением, что в первый день пасхи, когда все братски целуют друг друга, у дворовых оказываются куличи более темпые, менее сдобные, чем у господ. Все это показывает, что изобразительность, которая составляет основу искусства Аксакова, пронизапа живою совестливою мыслыю и что автор очень

далек от пдеализации помещичьего уклада.

Пенпость восприятия обыденных мелочей, жестов, мимики, интонации, умение возвести каждую схваченную мелочь в состав цельного и полноценного образа все это сильно сказывается и в «Литературных и театральных воспоминаниях», еще более в «Истории моего знакомства с Гоголем» и, может быть, более всего в совершению по-аксаковски написанном «Воспоминании об Александре Семеновиче Шишкове». Здесь мы узнаем п Сережу из книги «Детские годы Багрова-внука» с его пылкой любознательностью и смесью застенчивости и самолюбия; здесь «домашним образом» изображен чудак, энтузпаст, одподум, бывший адмирал и неистовый филолог А. С. Шишков. И какие детали: «Кабинет был маленький, голубой, с двумя окошками в переулок; между пими помещался большой письменный стол,

загроможденный книгами и бумагами; на окошках стояли банки с сухим киевским

вареньем и конфектами...» (II, 273).

Не этот ли воинственный и старомодный старик, неистовый автор «Рассуждения о старом и новом слоге», еще задолго до Гоголя заразил студента Аксакова своим чутьем к плотности, звучности, зримости, запаху, силе коренного русского слова? Чутьем к «магическому» действию слова на человеческую душу?

## Н. И. ФОКПН, Н. М. ЩЕРБАНОВ

## НЕИЗВЕСТНЫЕ СТРАНИЦЫ И. И. ЖЕЛЕЗНОВА

Для современного литературоведения характерно не только глубокое постижение творчества писателей первой величины, но и пристальное внимание к сочинениям менее крупных художников слова. Усилиями советских исследователей в последнее время стираются «белые пятна» в сложной и многообразной картине литературной жизни XIX века. В связи с этим нам представляется вполне закономерным обращение к творчеству самобытного русского писателя, фольклориста и этнографа И. И. Железнова (1824—1863). Новые архивные материалы позволяют дать объективную оценку творческого наследия Железнова, определить его роль в общерусском литературном процессе, выделить то главное, что представляет интерес для современности. Необходимо преодолеть односторонность в подходе к его творчеству, в оценке его произведений как с точки зрения идейной их сущности, так и в смысле художественных их достоинств. Но подобное совершенно не означает стремления увидеть в творчестве Железнова только сильные его стороны. Нет, оно является чрезвычайно противоречивым, что определяется сложными условиями, как социально-экономическими, так и мировоззренчески-психологическими, в какие была поставлена казачья жизнь на территории Уральской области. Не следует забывать того факта, что на территории бывшего Уральского казачьего войска вспыхнуло пламя народного движения 70-х годов XVIII века под руководством Е. И. Пугачева, что уральские (тогда еще яицкие) казаки приняли самое активное участие в борьбе народов царской России против тирании и деспотизма. В 1812 году уральские казаки героически сражались в составе русских армий против полчищ Наполеона. Впоследствии они покрыли свои знамена славой и доблестью... Но это лишь одна сторона казачьей истории. Не следует забывать и о другой: уральское казачество выступало в качестве верных слуг и защитников царского строя, а его идеология в целом носила реакционный характер. Стремление сохранить неизменным патриархальный быт, отрицание передовых идей времени, желание «законсервировать» социально-экономические отношения, о чем писал еще в начале нашего вска В. Г. Короленко, недоверие ко всему, что выходит за пределы чисто казачьего быта и мировоззрения — все это, бесспорно, явилось отражением реакционного начала в казачьей идеологии, в казачьем мироощущении.

В произведениях Железнова довольно легко можно выявить это переплетение сильных и слабых сторон. Как представляется, необходимо более глубокое «прочтение» Железнова, без которого невозможно правильно понять своеобразие его позиции, его творчества не только как определенной данности, как замкнутого целого, но и как части общелитературного процесса. Ведь совершенно очевидиа перекличка Железнова и представителей русского славянофильства, но позиция местного писателя была осложнена сословно-казачьими предрассудками, патриар-

хально-военными представлениями.

Необходимо продолжить поиски неизвестных материалов, принадлежащих как самому писателю, так и косвению относящихся к его творчеству и личности. В частности, сейчас еще невозможно парисовать полную картину взаимоотношений Железнова и «молодой редакции» «Москвитяпина», Железнова и А. Н. Островского. Если удастся сколько-пибудь достоверио восстановить эту картину, то тем самым Железнов может быть включен в поток русской литературы, а в его творчестве — обнаружено выражение пекоторых общих тендепций литературного развития 50—60-х годов, правда, в специфической «казачьей» форме.

И, пакопец, нужно более обстоятельно обследовать те издания, в которых сотрудничал или мог сотрудничать Железнов, т. е. пе ограничиваться известным трехтомником, в свое время переиздававшимся, а выйти в какой-то степени за его пределы. Что представляет собою этот свод сочинений писателя, носящий одно общее название «Уральны. Очерки быта уральских казаков»? Как известно, первое издание, состоящее из 2-х частей, вышло при жизни писателя, в 1858 году; второе (1888) и третье (1910) издания «Уральцев» (в 3-х томах) осуществил Н. А. Бородин, спабдив их биографическим очерком. Наряду со статьей Н. Ф. Савичева

«Жизнь И. И. Железнова» 1 очерк Н. А. Бородина является основным источинком наших сведений о Железнове, ибо в этих материалах обнаруживаются свидетсль-

ства современников, письма самого писателя и т. д. Каков же состав «Уральцев»? В первый том вошли такие произведения, как «Картины казацкой жизни», «Сайгачники», «Картины аханного рыболовства» и «Башкирцы», написанные в первой половине 50-х годов. Второй том составляют «Василий Струняшев», «Маринкин городок», «Отчего сайгаки покинули Урал», «Мысли казака о казачестве» п некоторые публицистические работы, среди которых «Критическая статья на "Историю пугачевского бупта" А. С. Пушкина». И, наконец, в состав третьего тома входят «Предания и песни уральских казаков», «Предания о Пугачеве», «Сказания уральских казаков»; весь этот материал был собрап Железновым в результате неоднократных поездок по краю и бесед с теми, кто хорошо помнил прошлое, в частности — времена Пугачева.

Очерки Железнова «Картины аханного рыболовства» (1854), «Башкирны» (1854—1855), роман «Василий Струняшев» (1854—1857) привлекли внимание Н. Г. Чернышевского, который откликнулся на них в ряде рецепзий, папсчатапных в журнале «Отечественные записки». «Из всех материалов, опубликованных в русских журналах 1852—1854 годов, — пишет В. Г. Базанов, — Черпышевскому более всего пришлись по душе уральские описания Железнова, опубликованные в "Москвитянине"».2 Особенно высоко оценил Чернышевский очерк «Картины ахапного рыболовства», посвятив ему отдельную рецензию. Он подробно рассмотрел содержание очерка. Прежде всего его привлекли картины рыболовецкого труда уральцев, нарисованные Железновым. Уральские казаки по «той неимоверной смелости и находчивости, с какою борются они против страшных певзгод», поставлены Чернышевским выше героев античного эпоса. Он пишет: «"Многострадавшему" от волн Одиссею не приходилось испытывать и десятой части этих опасностей; и удивительнее самой твердости духа погибающих то, что большею частью им удается спастись». Железнов, по мнению Чернышевского, соединил в себе дарование художника и этнографа, он «очень недурно рисует все эти интересные сцены и, кроме того, успевает передать довольно много подробностей о быте и нравах уральцев».4

Н. А. Добролюбов в рецензии на первое издание «Уральцев» (1858) отметил, что сочинения Железнова «имеют двойной интерес: статистико-этнографический и исторический». 5 Однако, назвав рассказы и очерки писателя о жизни и быте уральских казаков «живыми» и «легкими», 6 Добролюбов довольно сдержанно отозвался о его работах «Критическая статья на "Историю Пугачевского бунта" А. С. Пушкина» и

«Мысли казака о казачестве».

Многие произведения Железпова не были напечатапы при его жизни. Это рассказы «Вот как мы служили», «Обидел», «Путевые заметки по Уралу», статья «Что такое казацкий офицер?», многочисленные фольклорные записи песен и преданий о Пугачеве и о восстаниях уральских казаков. Эти работы были запрещены цензурой; цензурным преследованиям подвергались и другие сочинения писателя. Так, по поводу работы Железпова «Критическая статья на "Историю Пугачевского бунта" А. С. Пушкина» цензор Фрейгат писал: «Возбуждая вопрос о том: сроден ли русский человек бунтовать против законной власти, автор... старается уверить читателя, что бунты зарождаются в кабинетах палат, а не на полатях изб. Принимая во внимание щекотливость такого положения и вообще неблаговидность статьи, клонящейся к оправданию политических преступлений, и имея в виду разнообразный круг читателей "Отечественных записок", а также министерское предписание от 4 октября 1854 года за № 1995 о недопущении подобного рода сочинений в периодические издания, я, Г. Ц. Фрейгат, не считаю себя вправе одобрить настоящую критическую статью...» 7 Статья Железнова была опубликована 8 в довольно искалеченном виде. Бдительная цензура постаралась вычистить из нее все «неблаговидные» мысли автора.

По поводу очерка «Башкпрцы» <sup>9</sup> чиновник особых поручений доносил министру народного просвещения следующее: «В полученном мною 25 сего

2 Вас. Базанов. Русские революционные демократы и народознание. Л.,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Уральские войсковые ведомости», 1870, №№ 22—27.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ĥ. Г. Черпы шевский. Картина аханного рыболовства **при устье Урала** И. И. Железпова. («Москвитянии», №№ 9 и 10). В ки.: Н. Г. Чернышевский, Полное собрание сочинений в пятнадиати томах, т. XVI (доп.), Гослитиздат, М., 1953, стр. 51.

Там же.

<sup>5</sup> Н. А. Добролюбов, Собрание сочинений в девяти томах, т. IV, Гослит-издат, М.—Л., 1962, стр. 196. 6 Там же.

ЦГИА. ф. 777, оп. 2, ед. хр. 15, л. 74.

<sup>«</sup>Отечественные записки», 1856, № 9, стр. 1—19.

<sup>9 «</sup>Москвитяппн», 1854, №№ 14, 17.

сентября нумере 17 журнада "Москвитянин" в статье "Башкирцы" я встретил некоторые предосудительные места, в которых виден намек на несовершенство нашего законодательства вообще и производство следствий в особенности. Замечания автора... не должны бы быть дозволены к печати, потому что эти замечания могут поселить в иных читателях невыгодное понятие о нашем законодательстве, и в особенности о действиях и распоряжениях министерства юстиции». <sup>10</sup> Далее Волков сообщает о том, что в очерке Железнова «говорится о дурном устройстве судов над башкирцами, невнимательности, небрежности и недобросовестном исполнении обязанностей чиновников, посылаемых на следствия». 11 Проанализировав содержание очерка «Башкирцы», доноситель пришел к заключению, что своим произведением «автор... может навести читателя на вредную и ложную мысль, что правительство вовсе не заботится о просвещении башкирцев». 12 В связи с рапортом Волкова министром народного просвещения было сделано замечание в адрес Московского цензурного комитета, и предписывались меры «к отклонению подобных упущений на будущее время». В «Деле главного управления цензуры» содержатся материалы о «недозволении» к печати статьи Железнова «Что такое казацкий офицер?».14

В статье «Что такое казацкий офицер?» Железнов пишет о классовом расслоении в казачьей общине. Он приходит к пониманию того, что между имущими и неимущими слоями казачества «лежит ничем ненаполнимая пропасть», что, «начисто оторвавшись от народа, казацкое офицерство очень хорошо уразумело истинное свое призвание и назначение — артистически научилось всем приемам, как крепче и ловче держать народ в "ежовых рукавицах", чтоб он "с жиру не баловался", прониклось сознанием, что не оно для народа, а народ для него существует». Темеров делает вывод, что старая казачья община в том виде, как она существовала до XVIII века, разрушена и «в теперешнем положении уподобляется казармам в огромных размерах». 6 Более того, казачья община — это «отравленный... костоедой организм, а отрава или ртуть — это современное казачье офицерство вообще и дворянство в особенности».  $^{17}$ 

Причины цензурных запретов сам автор разъяснил в своих письмах к А. В. Дружинину (1860): «Беда моя— не могу я писать иначе, как в обличительном роде. Но что ни напишу в этом роде, все цензура от первого до последнего слова запрещает! Выходит, не умею писать, не могу маскировать. Это мой недостаток. Например, написал я статью на вопрос: Что такое казацкий офицер. — (А. Н. Островский, может быть, сказывал Вам об ней). — Военная цензура, как жена мужа, "похерила, острым ножиком зарезала, на ноже сердце вынула!.." Еще: собрал и привел в порядок предания о Пугачеве. И с ними та же история. Много у меня материалов, до истории уральских казаков относящихся. До них уже не дотрагиваюсь: все нецензурные, т. е. в руках иного они бы и были цензурные, а в моих не выходят». <sup>18</sup> Писатель вынужден был складывать в ящик стола лучшие свои произведения. Часть их была напечатана во втором издании сочинений Железнова, другая часть, вероятно большая, осталась неопубликованной по независящим от редакции обстоятельствам, как было написано в предисловии, «в интересах благополучного окончания издания». 19 Третье издание «Уральцев» пополнилось статьей «Что такое казацкий офицер?», но и здесь, чтобы не вызвать придирок цензуры, статья была снабжена оговорками и примечаниями типа: «В настоящее время ничего подобного нет».20

На протяжении почти ста лет писавшие о Железнове пользовались этим трехтомником, полагая, очевидно, что издание представляет действительно «полное собрание сочинений», как определено в выходных данных. Но это далеко не так. Еще Бородин отметил, что в архиве Железнова, хранившемся в Уральском войсковом правлении, находились многочисленные материалы по истории уральских казаков, фольклорные записи, выписки из архивных бумаг, найденных в Москве, и т. д. Они были использованы многими дореволюционными исследователями истории казачества, в частности В. Н. Витевским, впрочем, без упоминания имени Железнова.

19 И. И. Железнов. Уральцы. Очерки быта уральских казаков. Собрание сочинений в 3 томах, т. 1, СПб., 1888, стр. VII.

<sup>10</sup> ЦГИА, ф. 772, оп. 1, ед. хр. 3430, л. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Там же, л. 3. 12 Там же, л. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Там же, л. 6. <sup>14</sup> Там же, ед. хр. 5113.

<sup>15</sup> И. И. Железнов. Уральцы. Очерки быта уральских казаков. Собрание сочинений в 3 томах, т. 1, СПб., 1910, стр. 282.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Там же, стр. 316.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Письма к A. В. Дружинину (1850—1863). М., 1948, стр. 130. (Государственный литературный музей).

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> И. И. Железнов. Уральцы. Очерки быта уральских казаков, т. І. СПб., 1910, стр. 264.

Советские исследователи, писавшие о Железнове, пока мало добавили к уже известному материалу. Бесспорно, здесь возникают многочисленные трудности, связанные с тем, что архив Железнова исчез, хотя еще в 1918 году он находился

в Уральске и к нему обращались некоторые исследователи.

Обнаруженные нами в отделе рукописей библиотеки им. В. И. Ленина, а также в уральской газете «Яицкая воля» (1918) материалы несколько проясняют судьбу наследия Железнова. Удалось выяснить, что архивом Железнова в 1900 году интересовался В. Г. Короленко, когда находился в Уральске и собирал материалы о пугачевском движении. В записных книжках и тетрадях Короленко сохранились много-численные записи песен, преданий, легенд, этнографических заметок, взятых из архива Железнова, хранившегося в то время в Войсковом хозяйственном правлении. Это в основном те фольклорные произведения, которые из-за цензурных запретов не вошли ни в одно из изданий сочинений Железнова.<sup>21</sup> Так как архив утерян, сделанные оттуда Короленко выписки приобретают значение первоисточника. Эти материалы, как свидетельствуют пометы и примечания к ним, Короленко творчески использовал в очерках «У казаков» и «Пугачевская легенда на Урале», а также в сохранившихся картинах и фрагментах ненаписанного исторического романа «Набеглый царь». Сочинения Железнова являлись для Короленко одним из главных источников в познании своеобразнейшего бытового уклада и устного творчества уральского казачества. Короленко выписал из архива исторические предания, включая варианты, в которых отразились многочисленные выступления и бунты свободолюбивого казачества против царского правительства и его ставленников — губернатора, атамана и казачьих старшин. Это предания: «Туча каменная», «Кочгуоернатора, атамана и казатым старшин. Это предания. «Туча камендал», «Точкин пир», «Об уходцах», «Начало волнения» и др. Короленко сообщает, что все эти предания находились в «первом томе бумаг» Железнова в отделе «Пугачевщина и Кочкин пир». 22 Чрезвычайно ценным является указание Короленко на то, что весь материал им «приводится в том виде, как записано у И. И. Ж[елезнова]».23 Включая отдельные моменты из этих преданий в очерки «У казаков», Короленко придавал им значение первоисточника. Прошлое и настоящее Уральской земли осмысливается писателем в их исторической преемственности. Так, рассказы о последних волнениях казаков в конце XIX века, слышанные Короленко на Урале в 1900 году, ассоциируются у него с преданием «Кочкин пир», связанным с восстанием казаков в 1803 году. «У Иоасафа Игнатьевича Железнова, уральского бытописателя и историка, — пишет он, — есть колоритный рассказ старого казака о князе Волконском, оренбургском губернаторе в начале XIX века». 24 Короленко кратко пересказывает это предание в IV главе очерков «У казаков». Полностью оно сохранилось в тетради Короленко под названием «Матерпалы уральские. "Кочкин пир" И. И. Железнова. 1900». 25 В этом предании, записанном Железновым от Петра Ивановича Клоченкова, воспроизведена борьба казаков против «штатов» 1803 года, т. е. нового положения, значительно ограничивающего казачьи привилегии. Казаки во главе с Ефимом Павловым отказались принять новую форму одежды и «чередовую», или очередную, службу; они видели в этом первый шаг к «регулярщине» — переводу на общее положение регулярного войска. Волконский приказал майору Кочкину расправиться с непокорными казаками, поэтому «по нем и побоище названо в насмешку: Кочкин пир». 26 Особенно страшной рисуется картина расправы над безоружными казаками. «Иных так угостили, — говорится в нем, что не в состоянии были дойти до дома. Приезжали на санях жены, или родственники, как белуг, увозили домой. Потом следствие и суд. Били кнутом и ссылали». По преданию, Ефим Павлов «заткнул уши, когда читали приговор, и за то рвали ноздри».<sup>28</sup>

Особенно ярки по своей классовой заостренности предания и небольшие художественные картинки, объединенные общим названием «Уходцы». В них расска-зывается о долгой и бесплодной борьбе беднейшего казачества, так называемых «несогласных», против произвола атамапа п старшии. Одним из излюбленных методов борьбы «несогласных» были многочисленные «подачи» жалоб царю на местное начальство. Казаков, которым доверялось тайно везти «подачу» в Петербург, и называли уходцами. Как правило, все поездки уходцев в столицу заканчивались для них трагически. Чаще всего их ловили в пути и наказывали. Одно из преданий повествует о том, как большая группа казаков «человек до ста» во главе с Осипом Есыревым отправилась «тайно из войска в Москву, чтобы принести жалобу госу-

<sup>21</sup> В настоящее время они находятся на хранении в отделе рукописей ГБЛ, ф. 135, п. 11, ед. хр. 628; п. 12, ед. хр. 650, 651. <sup>22</sup> Отдел рукописей ГБЛ, ф. 135, п. 12, ед. хр. 651, л. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Там же.
<sup>24</sup> В. Г. Короленко. У казаков. В кн.: В. Г. Короленко, Полное собрание сочинений, т. VI, СПб., 1914, стр. 161.
<sup>25</sup> Отдел рукописей ГБЛ, ф. 135, п. 12, ед. хр. 651, л. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Там же, л. 10. <sup>27</sup> Там же, л. 16. <sup>28</sup> Там же, л. 13.

<sup>9.</sup> Русская литература, № 2, 1976 г. lib.pushkinskijdom.ru

дарю на атамана Дав ыда Бородина, который якобы принял штат и хочет навязать его казакам». Номанда Есырева беспрепятственно «шла через города и села
под тем предлогом, что, будто, идет служить в Петербург к царю». Поэтому
уходцев «везде принимали, провожали, отводили квартиры, снабжали и довольствием». Но «атаман узнал эту проделку, снесся с губернаторами, и на одной
стоянке накрыли вольных служак, перевязали и обратили на Урал». В другом
предании сообщается о прибытии уходцев в Петербург. В примечании к этому преданию Железнов шишет: «Уходцам посчастливилось всем благополучно добраться
до цели путешествия и всем посчастливилось попасть в казематы Петропавловской
крепости». Как видим, эти фольклорные записи свидетельствуют о том, что Жепезнов обращал основное внимание на те произведения, в которых нашли отражение вспышки классовой борьбы в крае.

Нам также удалось найти новый, еще не упоминавшийся в научной литературе материал, чрезвычайно разнообразный в тематическом и жанровом отношениях, опубликованный в уральской газете «Яицкая воля» в 1918 году. Газета напечатала статью Е. Коновалова о Железнове (о ней несколько позднее), а также рассказы писателя «Лебеди» и «На охоте», окончание статьи «Мысли казака о казачестве», не вошедшее в собрание сочинений. «Дорожные заметки», «Отрывок из

письма», «Легенду о Пугачеве» и большой очерк «Тарантул».

Что нового дают найденные материалы? Прежде всего они позволяют несколько уточнить начало творческой биографии Железнова. Обычно указывается середина 50-х годов, когда появились первые произведения: «Картины аханного рыболовства» (1854), «Башкирцы» (1854) и «Василий Струняшев» (1854), но, в действительности, начало творческого пути может быть отнесено к концу 40-х годов XIX века, когда Железнов создает первый свой рассказ, носящий, как многое у негольнова» отмечает, что в декабре 1848 года, находясь на хуторе на реке Башкирке, молодой литератор написал первое свое произведение — рассказ-письмо, обращенное к двоюродному брату Ивану Сергеевичу. Оно «представляет особый интерес и по самому сюжету своему и со стороны автобиографической и бытовой». В Н. А. Бородин был склонен рассматривать это письмо как сугубо личное, находящееся за пределами собственно художественного творчества, но Е. Коновалов приходит к выводу о том, что написьманое Железновым не личное, не частное письмо, а рассказ, «облаченный в форму письма». О содержании рассказа можно лишь догадываться, ибо своего обещания — издать рассказ — Е. Коновалов не выполния: газета «Яицкая воля» уменьшилась в объеме вдвое, и весь литературный материал исчез со страниц издания.

Представляет определенный интерес очерк Железнова «Тарантул» (№№ 102—104). Естественнонаучные наблюдения переплетаются здесь с собственно этнографическим материалом. Железнов подробно рассказывает об образе жизни тарантула, разновидностях этого насекомого и т. д. Но главное, что составляет содержание очерка, — это описание привычек казаков и казахов, способов борьбы с тарантулами. Так, например, Железнов рассказывает о том, что ранней весной, как только сойдет снег, в степь выходят подростки-казачата, разыскивают норы тарантулов, вылавливают насекомых, заставляют их «служить». В очерке приводятся легенды казахов и калмыков о том, как уничтожают тарантулов с помощью баранов, лечат укусы насекомых. Частично содержание очерка перекликается с циклом «Сайгачники», в чем признается и сам писатель.

Обнаруженные нами произведения Железнова отличаются многообразием тематики. Большая часть представляет собой очерки, письма и рассказы, близкие по своему содержанию к бытовым, этнографическим зарисовкам. Особое место среди них запимает статья «Мысли казака о казачестве». Она не является полностью новой, основная часть ее была опубликована во втором томе собрания сочинений, но ее заключительная часть, содержащая полемику с «кабинетной бюрократией», с «прожектерами», была впервые напечатапа в 1918 году «по последнему, сохранившемуся

в архиве, ее черновику». $^{35}$ 

Среди произведений, впервые опубликованных в «Яицкой воле», обращают на себя внимание рассказы «Лебеди» и «На охоте»; очерк-письмо, носящее условное пазвание «Потерянные», и очерк «Дорожные заметки». Рассказ «Лебеди» может быть отнесен к этнографическим зарисовкам; основной тон его несколько сентиментален, что даже в определенной степени противоречит строгому, реалистическижесткому письму Железнова; в нем отсутствуют собственно уральские приметы.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Там же.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Там же.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Там же, л. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Там же.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> «Яицкая воля», 1918, № 107.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Кстати, в 1918 году в Уральске был издан сборник «Степи», в состав которого вошел рассказ И. И. Железнова «Как было, как шло».

события лишены каких-либо конкретных признаков. Содержание рассказа сводится к следующему (он относится к 1863 году, когда Железнов, назначенный атаманом севрюжьего рыболовства, ехал на плавню): рассказчик во время поездки по степи убил лебедя; лебедка летала над степью и «жалобно кликала»: «В тот самый момент, как казак взял лебедя подмышку, лебедка взвилась и, издавая пронзительные жалобные клики, улетела... Я дал зарок: никогда, во веки веков, не стрелять по лебедям». 36

Более интересным представляется рассказ «На охоте», написанный в свойственной Железнову «свободной» очерковой манере; он, по существу, складывается из двух рассказов, и каждый из них связан с народными преданиями и легендами. В первом повествуется о том, как разгневанный топограф переименовал речку Батырдай; степная речонка не имела определенного русла, летом пересыхала, а весной разливалась; за Гребенщиками она терялась во многочисленных разливах, суходолах и доходила почти до моря. Однажды топограф снимал карту урочища и везде наталкивался на эту речку, на ее основное русло и ответвления, которым не было конца. И везде казаки на вопрос топографа давали один ответ: «Батырдай!» Он рассердился — и назвал речку Кувырдай. Железнов пронически замечает о слышанном: «Если правда, то как должны быть верны наши топографические съемки!» 37 Второй рассказ повествует о казаке-колдуне, в душу которого вошли черти. Железнов называет его «стариком-чертистом», но человеком добрым: «Людей не портил и шуток не шутил, а занимал чертей работой: заставлял воду в решете носить, иль бо из песку веревки вить». Однажды любопытный казак (отец рассказчика) спросил у старика, правду ли говорят о нем и почему он никогда не причиняет людям зла и не шутит над ними. Колдун продемонстрировал перед этим казаком свою силу: показал ему свое войско — пехоту и кавалерию, но причинять зла никому не стал. Легенда о колдуне овеяна духом народных поверий; рассказчик повествует об услышанном и узнанном как о чем-то действительно существовавшем.

Заслуживает упоминания и запись Железнова о Пугачеве, имеющая непосредственное отношение к его фольклорно-этнографическим и историческим интересам. Е. Коновалов замечает, что в архиве писателя «есть намеки на интересные памятники старины, на исторические песни и предания». 39 К их числу он относил и следующую запись (мы приведем ее полностью), которая перекликается с уже известными записями писателя.

«В проезд из Уральска я остановился в Теплом Умете у казака Ведерникова. У него есть бабка, девяноста двух лет. Старушка эта ясно помнит смутные времена пугачевщины. Будучи тогда уже взрослою девою, она часто видала дерзкого, но умного, по словам ее, самозванца, бывала на вечеринках у его невесты Устины Кузнецовой и однажды на одной из таких вечеринок слышала сказку, которую рассказывал, по обычаю посиделок тех времен, Пугачев своей невесте и девушкам... Вот она:

"В одном городе жил-был говорун, большой говорун; он и день и ночь неумолчно болтал... Болтал, болтал, да и доболтался до того, что многоушная полиция приставила к его устам часовых: как чуть, бывало, выпустит он словцо, не по шерсти, вишь, городничему или исправнику, так часовые и давай теребить самого рассказчика против шерсти..."» 40

На этом часть рассказа, посвященная Пугачеву, прерывается; Железнов не стал передавать конец легенды, опасаясь цензурных или полицейских преследований: «...боюсь признаться, — в ней есть много слов неровных, шадроватых... Долго ли до греха? .. Как раз, на беду мою. кто-нибудь вздумает разжевать их...» <sup>41</sup> Писатель обещает рассказать эту легенду при «удобном случае», но такого случая, наверное, не оказалось: ибо, по свидетельству Е. Коновалова, в архиве не удалось обнаружить записи легенды.

Спедует отметить, что взгляды Железнова на Пугачева довольно противоречивы. Вероятно, это результат его близости к «молодой редакции» «Москвитянина». В своей «Критической статье на "Историю Пугачевского бунта" А. С. Пушкина», как и в послесловии к «Преданиям о Пугачеве», Железнов настаивает, что «не казаки создали самозванца, а самозванец обольстил казаков», 42 что именно приверженность народа к «царю-батюшке» (одно из основных положений славянофилов) помогла якобы Пугачеву «обмануть» уральских казаков. Правда, тут же он оговаривает, что и почва для общего восстания казаков и разрозненные «волнения» были уже налицо в период перед выступлением Пугачева. Еще определеннее Железнов

<sup>36</sup> Там же, № 67.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Там же.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Там же. <sup>39</sup> Там же, № 98.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Там же.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Там же. <sup>42</sup> И. И. Железнов. Уральцы. Очерки быта уральских казаков, т. II, СПб., 1910, стр. 332.

пишет об этом в комментариях и пометах к своим выпискам из документов, касающихся Пугачевского восстания, утверждая, что Пугачев, назвавшись императором Петром III, «не имел бы успеха, если бы умы казаков не были подготовлены

к мятежу».43

Вместе с тем Железнов записывает народные предания и легенды с ярко выраженными симпатиями казаков к Пугачеву, в которых вождь крестьянской войны рисуется народным заступником, противопоставляется вздорной и ревнивой «жене» — царице Екатерине. А в одном из преданий казаки, под страхом плетей принуждаемые признать самозванство Пугачева, отказываются тем не менее называть его «казачишкой», 44 как честят его усмирители: «...какой он казачишка? Разве казак, — вот это дело! ..» Об одной из песен, где Пугачев показан враждебно, Железнов замечает, что она была непопулярна среди казаков как «солдатская», т. е. официозная, внедрявшаяся начальством.

В газете «Яицкая воля» обнаружены еще два произведения Железнова: «Дорожные заметки» (№ 89) и «Отрывок из письма» (№ 96, 97); они по-своему интересны, но, пожалуй, мало что добавляют к нашему пониманию писателя: первый очерк — встреча и спор с сектантом-молоканом, второй — рассказ о любви

повествователя, казачьего офицера, к польке—жене мельника. Заканчивая наше сообщение, подчеркнем, что личность, творчество и научная деятельность Железнова заслуживают того, чтобы советская наука уделила ему должное внимание. Необходимо издание лучших произведений писателя, сыгравших определенную роль в развитии демократической литературы первой половины XIX века.

#### А. Д. ТЕЛЬЧАРОВ

## ИЗ ИСТОРИИ РУССКИХ ИЗДАНИЙ А. И. ГЕРЦЕНА

В ноябре 1885 года редактор журнала «Русская старина» М. И. Семевский получил письмо следующего содержания: «Ваше Высокопревосходительство! Посылаю Вам этот очерк для помещения, если найдете то возможным, в издаваемом Вами журнале "Русская старина". Думается мне, едва ли цензура будет так придирчива к мелочам, а впрочем... Во всяком случае, отдаю в Ваше распоряжение этот очерк, — может быть, если теперь нельзя, то когда-нибудь будет можно. Необходимым считаю раскрыть сокращенно обозначенные фамилии: А. В. С—ъ— это Аркадий Владимирович Скалон; Екатерина Аркадьевна Троян— теперь в замужестве за господином Постригани; кн. У—ъ— это князь Урусов; Сп—чъ— Спасович, оба известные адвокаты; Рах—въ— Рахманинов, бывший цензор; Ор...-Ош—ъ— это Орел-Ошмянцев, бывший классическим либералом, а теперь преусердно пописывающий передовицы в "Московских ведомостях". Все упомянутые лица здравствуют и по сие время (не знаю про Рахманинова)... Примите уверение в искреннем уважении и почтении к Вам. Ваш покорный слуга А. Смирнов». Письмо было датировано 5 ноября и прилагалось к статье «А. И. Герцен. Библиографический

Кто же такой был А. Смирнов, и почему в его статье о Герцене сообщались данные, мало кому известные в то время в России? Александр Васильевич Смирнов (1854—1918) — впоследствии видный владимирский общественный деятель, биобиблиограф, краевед — родился в семье пономаря села Вашек Владимирской губернии в 1854 году. Окончив курс Переяславского духовного училища, он с 1870 по 1874 год

учился во Владимирской духовной семинарии.

Позднее А. В. Смирнов писал: «Круг мыслей не был сужен, источником их служило чтение книг, журналов. То было время, когда и в семинариях являлась потребность в издании рукописных журналов, в устройстве совместного чтения, домашних спектаклей... В 70-х годах во Владимирской семинарии было также в ходу "литературное направление": одной группой воспитанников издавался рукописный журнал, пругой — устраивались спектакли, концерты; один писал недурные стихи, другой собирал и печатал (в местных губернских ведомостях) этнографический материал... Некоторые воспитанники пробовали тогда свои силы (коночно, бесплодно) в писании романов, драматических сочинений... Всему этому благоприятствовали многие обстоятельства: под рукою была недурная частная библиотека, книги которой не были запретным плодом для воспитанников, развито было

44 И. И. Железнов. Уральцы. Очерки быта уральских казаков, т. III, СПб.,

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Отдел рукописей ГБЛ, ф. 135, п. 11, ед. хр. 628.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Рукописный отдел Института русской литературы (Пушкинский дом) АН СССР (далее: ИРЛИ), ф. 265 («Русская старина»), оп. 2, д. 611, л. 1.

совместное чтение и споры по поводу прочитанного, да и состав преподавателей поддерживал и развивал интерес к литературе». В 1874 году он поступил на медицинский факультет Варшавского университета, откуда в 1876 году перешел на тот же факультет Московского университета. Спустя год, в 1877 году, состоялось его знакомство в доме П. М. Батезатула с бывшим харьковским книгопродавцем и издателем А. В. Скалоном, во многом повлиявшее на формирование мировоззрения А. В. Смирнова.3

А. В. Скалон, будучи демократически настроенным человеком, явился одним из первых в России издателей произведений А. Й. Герцена. В письме к последнему от 24 апреля 1869 года, объясняя свое желание опубликовать его произведения, он писал: «Я весьма сознательно убежден, что мысли, высказанные в трудах Ваших, Белинского, Добролюбова и некоторых других, должны быть как можно чаще повторяемы нашей публике. Эти мысли еще надолго не потеряют для нас своей свежести и, конечно, никогда — своей абсолютной правды». 4 А. В. Скалон, как пропагандист взглядов русских революционных демократов, сделал многое для привития этих взглядов А. В. Смирнову.

Совместной их работой, ставшей для Смирнова школой биобиблиографии и укрепившей его на демократических позициях, был «Левпафан». В объявлении о его издании, помещенном в № 245 «Московских ведомостей» ̂за 1877 год, говорилось: «Открыта подписка на подготовленную к печати книгу под заглавием "Левиафан. Указатель русской литературы по всем отраслям знания за 100 лет (1777— 1877 гг.)". Труд этот совмещает в себе указание всех вышедших в свет русских книг и всех статей, помещаемых во всевозможных повременных русских изданиях за означенный период времени. Независимо от этого, в нем излагается критическая оценка более замечательных книг и статей, приводятся биографические очерки п характеристики известных авторов, как отечественных, так и иностранных (с исчислением трудов этих последних в оригиналах), и вообще представляется огромная масса интересных сведений по всем отраслям зпания. Затем в каждом отделе помещается соответствующая ему обширная хрестоматия (статья для чтения), являющаяся первым опытом в отечественной печати. Всему этому предпосылается история русской журналистики. Труд этот совершенно оригинален. Он не имеет предшественников в русской литературе ни по своему общему внутреннему содержанию, ни по объему времени, которое захватывает. Составитель, посвятив десять лет времени этому труду, старался придать ему такой интерес, вследствие которого он мог бы служить настольной справочной книгой не только для каждого книгопродавца, для каждой библиотеки для чтения, для каждого специалиста, для каждой матери семейства, интересующейся правильным выбором руководства и книг для чтения своим детям, но вообще для огромного большинства образованных людей». Очевидно, «Левиафан» был рассчитан на широкие круги читателей, которым он должен был дать первичный материал по всем, связанным с Россией, отраслям внаний и указать литературу для их последующего более глубокого изучения.

Несколько ранее подобную работу проводил М. Д. Хмыров. Проект А. В. Скалона и А. В. Смирнова, как и проект М. Д. Хмырова, был направлен на создание первой русской энциклопедии и выражал рост общественного, национального самосознания в период проведения реформ 60-х годов XIX века и складывания второй революционной ситуации. Название же работы, восходившее к «Левиафану» В. Г. Белинского, подчеркивало общественную направленность их труда. Начало работы А. В. Скалона над этой энциклопедией относится к 1867—1870 годам, с 1877 года в ней принял участие А. В. Смирнов и продолжал ее до 1892 года. Роль А. В. Смирнова состояла в сборе биобиблиографических материалов, использованных им впоследствии в своих аналогичных работах, и написании под редакцией А. В. Скалона «Очерка истории русской журналистики». 5 Главным в этом очерке был показ борьбы общественного мнения, проявлявшего себя в издании прогрессивных журналов, с царским самодержавием, ставившим цензурные препоны всему передовому в русской литературе. Большое место в очерке отводилось деятельности революционеров-демократов, особенно В. Г. Белинского и А. И. Герцена. Для этого использовались материалы А. В. Скалона, в частности рукописный вариант работы А. И. Герцена «Былос и думы», имевшийся у него. Если учесть, что эта книга была напечатана в России полностью только в 1919 году, становится еще более ясной роль А. В. Скалона в развитии демократических убеждений А. В. Смирнова.

<sup>2</sup> А. В. Смирпов. Уроженцы и деятели Владимирской губернии, получившие известность на различных поприщах общественной пользы, вып. І. Владимир, 1896, стр. 146.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Подробнее об этом см. пашу работу «К вопросу о формировании мировоззрения А. В. Смирнова» в ки.: Проблемы истории СССР, вып. 4. Отв. ред. проф. С. С. Дмитриев. Изд. МГУ, 1974, стр. 200—212.

<sup>4 «</sup>Литературное наследство», т. 62, 1955, стр. 574.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ИРЛИ, ф. 286 (А. В. Смирнов), оп. 1, д. 66. <sup>6</sup> Там же, д. 439, лл. 4—5 (письмо А. В. Скалона А. В. Смирнову от 14 января 1886 года).

В силу разных причин «Левиафан» издан не был, рукопись его затерялась, остался только небольшой отрывок из «Очерка истории русской журналистики». Но переписка двух его авторов наглядно показывает, какое значение в воспитании А. В. Смирнова в духе демократического просветительства имела его совместная работа с А. В. Скалоном, явившимся как бы связующим звеном между шестидесят-

никами и представителем нового поколения А. В. Смирновым.

Материалы, накопленные Смирновым в процессе работы над «Левиафаном», послужили основой многих его биобиблиографических работ. Одной из них и был очерк о А. И. Герцене, посланный М. И. Семевскому. Он состоял из четырех частей: краткого биографического очерка; истории изданий А. И. Герцена до его выезда в 1847 году из России; истории издания А. В. Скалоном произведений А. И. Герцена; перечня произведений А. И. Герцена, напечатанных за границей. Автор писал во введении: «Прошло уже более 15 лет со дня смерти Герцена, а место его пока только в разряде опальных, в историю попал он только благодаря поруганию здравствующих Булгариных. В настоящей статье мы намерены изложить результаты литературной деятельности А. И. Герцена и, кажется, впервые познакомить читающую публику с судьбой его произведений в России». Принимая во внимание, что история скалоновских изданий А. И. Герцена до сих пор малоизвестна, хотя отдельные попытки осветить этот вопрос имели место, вниже мы публикуем третью часть очерка А. В. Смирнова.9

«Первой попыткой к изданию произведений А. И. Герцена в России было

предприятие В. Ковалевского: он в 1865 году издал:

- "Кто виноват?" Роман в 2-х частях. Издание В. Ковалевского. СПб., 1866 г., 16°, стр. 376, ц. 1 р.

Это отдельное издание романа должно считаться вторым, — первое было

в 1847, когда автор был на легальном положении.

Издание В. Ковалевского было без имени автора; экземпляров этого издания теперь нельзя найти в продаже, и потому книга сделалась библиографической редкостью. Цена ей у букинистов и в различных библиотеках, по их каталогам, около

10 py6.

Появление в печати романа "Кто виноват?" в двух изданиях вызвало массу статей, из которых стоит упомянуть: а) "Современ ник>", 1848 г., № 3, стр. 3—13 (статья В. Г. Белинского); б) "Сын отечества", 1847 г., кн. 4, стр. 28—34; в) "Книжный вестник", 1865, № 24, стр. 477; г) "Русское слово", 1865 г., № 12, стр. 1—12 (статья А. К. Михайлова (Шеллера)); д) "Книжник", 1866, № 2; е) в "Заре", 1870 г., в № 3, стр. 92—127, 4, стр. 72—106, и 12, стр. 233—269, помещены статьи Н. Н. Стратора под подполном в продуктические применения применения

хова под заглавием "Литературная деятельность Герцена".

В 1869 году один из книгопродавцев г. Харькова, А. В. С—ъ, и вместе с тем содержатель общественной библиотеки, обратился к А. И. Герцену с письмом, в котором просил у него разрешение на издание его сочинений в России. А. И. Герцен принял живое участие к осуществлению намерения А. В. С—а и написал по-следнему письмо. 10 К сожалению, это письмо в настоящее время не в руках г. С-а. Чтобы указать на след - где оно, необходимо рассказать кое-что из последующих происшествий. Издавши "Раздумья", г. С—ъ напечатал без предварительной цензуры "Письма об изучении природы". Книга была конфискована. Чтобы избавить ее от сожжения, г. С—ъ, по совету г. Сп—ча, обратился к кн. У—у, прося его защитить книгу посредством судебного процесса. Кн. У—ъ охотно согласился и вместо всякого гонорара условился взять только собственноручное письмо Герцена; г. С-ъ, против всякого желания, согласился. Вскоре после того кн. У-ъ сам был "конфискован", и, по всей вероятности, письмо Герцена попало в число отобранных бумаг чиновниками III Отделения.

Но возвратимся к прерванному... А. В. С-ъ на память передавал нам так содержание письма Герцена: 11 он благодарил за внимание, писал, что кто-то прежде

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ИРЛИ, ф. 265, оп. 2, д. 611, л. 2. Смелое предприятие A. В. Смирнова не увенчалось успехом: из-за цензурных условий очерк напечатан пе был.

<sup>8</sup> Н. Мендельсон. Судьба литературного наследства А. И. Герцена. «Литературное наследство», т. 7—8, 1933 (два письма А. И. Герцена А. В. Скалону— на стр. 282); «Литературное наследство», т. 62, 1955 (публикация Н. П. Анциферовым писем А. В. Скалона Герцену от 20 марта и 24 апреля 1869 года); «Литературное наследство», т. 64, 1958 (письмо Герцена Огареву от 13 апреля 1869 года— на стр. 715—716).

<sup>9</sup> ИРЛИ, ф. 265, оп. 2, д. 611, лл. 7—11.

<sup>10</sup> Речь идет о письме А. В. Скалона Герцену от 20 марта 1869 года и письме Герцена\_Скалону от 13 апреля 1869 года (см. тт. 62 и 64 «Литературного наследства»). Письма Герцена Скалону см. также в Собрании сочинений А. И. Герцена

в тридцати томах (т. ХХХ, кн. 1, Изд. АН СССР, М., 1964, стр. 84—85, 118—119).

11 В связи с тем, что писем А. И. Герцена у А. В. Скалона не было, оп в пересказе объединил письма А. И. Герцена от 13 апреля и 19 мая 1869 года в одно. Если в первом говорилось о согласии Герцена на издание, то во втором указывались конкретные произведения, желательные для переиздания: «Гофман», «Долг прежде

еще обращался к нему с подобной просьбой, и хотя он дал согласие, но так как до сего времени (1869 г.) этим разрешением не воспользовался просивший, то он охотно дает разрешение на печатание всего, что возможным окажется по законам русской печати. Далее, указывая на некоторые статьи и где они помещены, он прибавлял: желательно, чтобы издание началось с моей первой статьи "Гофман", помещенной там-то. Наконец, что о вознаграждении за право перепечатывания

Переписавши некоторые статьи, г. С-ъ, как проживавший тогда в Харькове, отослал их для предварительной цензуры в Киев. Рукопись держали очень долго, и потом, после напоминания, сделан был запрос: чье сочинение? А. В. С-ъ ответил, что это статьи Герцена, однако писанные им в России, одобренные русской цензурой при императоре Николае I и напечатанные в русских периодических изданиях. После этого был получен ответ: печатать не дозволяется, а рукопись остав-

ляется для представления в Главное управление.

Тогда г. С-ъ отправился в Москву и здесь напечатал без предварительной

цензуры:

— "Раздумья. (Разные вариации на старые темы)". Содержание: І. "Записки одного молодого человека". ІІ. "Еще из записок одного молодого человека". ІІІ. "По поводу одной драмы". ІV. "Капризы и раздумья". V. "Сорока-воровка". Повесть. VI. "Из сочинения доктора Крупова «О душевных болезнях вообще и об эпидемическом развитии оных в особенности»". VII. "Новые вариации на старые темы из предуставляющей в применяющей в предуставляющей и предуставля в предуставляющей в предуставляюще 

полагаются для просмотра книг цензурою; но вот... пробило 12 часов дня, Яковлев посмотрел на часы...— Поздравляю, — сказал он, — можете брать..." Сам С. П. Яковлев знал, чье сочинение он печатал, и потому также отчасти боялся за судьбу "Раздумья", хотя он материально, конечно, ничего бы не потерял: расчет был

учинен до отсылки в цензуру.

А. В. С-ъ в то время страдал болезнью глаз и потому не мог сам вести корректуру издания; его заменил сам С. П. Яковлев; ошибок в издании наделано немало.

Издательницей обозначена Е. А. Троян. В настоящее время она замужем за присяжным поверенным П—ни. Тогда она, племянница А. В. С—а, была еще молодой девушкой, имя ее появилось на книге единственно по желанию А. В. С-а, не желавшего, в случае чего-нибудь, колебать свое сложившееся общественное положение, тем более Е. А. Троян, жившая у г. С-а, в худшем случае могла только в официальных бумагах как будто страдать материально.

Книга, появившись в продаже, сначала имела хороший сбыт; понятно — отсутствие имени автора, данное заглавие без напоминания на какое-либо произведение Герцена, все это служило тормозом в сбыте книги, — публика не знала, что это

за книга.

Есть, правда, довольно грубая поговорка: услужливый дурак хуже врага.. Кто бы мог подумать, что один из рецензентов своею заметкою о книге "Раздумья" оказал Герцену медвежью услугу и своею услужливостью наложил цепи на распространение произведений Герцена в России? К несчастью, это было так. В своей рецензии он говорил: "В Москве наконец-то принялись за издание сочинений Гер-цена; всякий русский должен порадоваться этому явлению... На днях вышло на-чало собрания сочинений под заглавием «Раздумья»". Далее рассыпался в похвалах.

Эта коротенькая заметка, может быть, разъяснила читающей публике, что за книга "Раздумья", особенно для провинций это важно было указание; но вместе с тем — это библиографическое разъяснение об апонимной книге указало цензуре

на автора, и произошло, к сожалению, следующее.

А. В. С—ъ, пичего пе подозревая, а вместе с тем поощренный удачной распродажей "Раздумья", начал печатать "Письма об изучении природы". Печатание было перенесено в гипографию Грачева, корректуру держал сам г. С-ъ.

Вот кимга напечатана, расчет за печатание окончен, в цензуру отсылают книгу: "Письма об изучении природы". Сочинение автора "Раздумья". Москва, 1870 г. Книга была напечатана на плотпой бумаге, изящно, без опечаток.

Стали ждать результата... На другой же день является инспектор и объявляет, что книга заарестовывается.

всего», «Поврежденный», «Мимоездом», «Альпийские виды», «За стаканом грога», «Франция или Англия», «Письма из Франции».

<sup>12</sup> Первоначально А. В. Скалон предполагал издать: «Из записок доктора Крупова», «Сорока-воровка», «Историческое развитие понятия о чести», «Капризы и раздумья», «Новые варпации на старые темы», «Письма из "Avenue Marigny"». См.: «Литературное наследство», т. 62, 1955, стр. 572.

Грачев был настолько любезен, что сейчас же уведомил г. С-а об аресте книги.

Начались хлопоты — сначала в Москве. Здесь цензор Рах-въ объявил прямо, что московская цензура получила нахлобучку и за книгу "Раздумья". На книге "Письма об из<учении» пр<ироды»" стояли два слова — автора "Раздумья", — а кто автор "Раздумья", указал услужливый рецензент.

В Москве г. С-ъ с Е. А. Троян, которая опять числилась издательницей, ничего не добились: были и у Слезнина, были и у... почти у всех заседающих в московском цензурном комитете. Послали телеграмму в Петербург; оттуда спустя

долгое время ответили: о результате будет объявлено.

Е. А. Троян оправилась гостить в Петербург, за ней, видимо, следили: по прибытии к тетке, особе влиятельной, к ней явился чиновник Главного управления по делам печати... Она объяснила свою фиктивную роль и вызвала дядю из Москвы.

А. В. С-ъ, конечно, не замедлил явиться в Петербург.

Пришлось иметь переговоры с тем же чиновником, который главным образом настаивал на том, чтобы С-ъ отказался от прав на книгу. Согласия на это так как не последовало, то сначала посоветовали — не лучше ли поместить письма по частям в каком-нибудь журнале (!!), но когда было и это отвергнуто, начались, попросту говоря, запугивания: — а—а, Вы хотите вести дело судебным порядком... Конечно, это так... Но знайте, г. С—ъ, это не послужит к лучшему, и я Вам советую,

и т. д., и т. д. Наговорено было много всяких страхов.

Видя бесполезность переговоров, г. С-ъ обратился к Сп-чу; тот высказался, что он с великим бы удовольствием взялся защищать в России интересы Герцена, но у него не было лишнего времени... Советую Вам обратиться к кн У—у в Москве... Я скоро увижусь с ним сам (в Рязани, по делу Кострубо-Корицкого) и переговорю с ним. Действительно, кн. У—ъ взялся было вести судебный процесс, но... Мы уже рассказали, почему он не мог окончить начатого дела. А. В. С-ъ, со своей стороны, также счел за лучшее проститься с книгой, которая и была сожжена.

От всего издания уцелел только один экземпляр, корректурный, который был

взят у г. С-а для прочтения г. Ор. . .-Ош. . . ъ и потом не возвращен.

А. В. С-ъ после неудачи с Письмами более уже не принимался за издание

сочинений Герцена. Вместо него кто-то другой в 1871 г. представил было в цензуру:
— "О причинах упадка Франции". Из сочинений П. Ж. Прудона и А. И. Гер-цена, т. І. СПб., 1871 г., — но книга была конфискована и, как предыдущая, попала в список запрещенных к обращению и перепечатыванию в России. Этим, кажется, и заканчиваются в России попытки издавать сочинения

А. И. Герцена.

Для полноты необходимо упомянуть об изданной в Казани г. П. Васильевым миниатюрной брошюрке: "Село и деревня". Соч. И. Г. (т. е. Искандера-Герцена), 32°.

Барон Богушевский, со слов С. А. Хорошавина, передает в "Российской Библиографии — Вестнике Русской печати", 1881 г., № 88 (12), стр. 265 («Заметки о двух редких изданиях»), что г. Васильев напечатал "Село и деревня" в самом ограниченном количестве экземпляров с целью испытать, узнает ли цензура, чье это сочинение. Цензура, конечно, не узнала. П. Васильев в том же периодическом издании в 1881 г., № 92 (16), стр. 345, опровергает все это и говорит, что напечатал 50 экземиляров для любителей и вовсе не с указанной целью, а просто потому, что ему понравилось в одной брошюрке Герцена описание села и деревни».

На этом кончается описание А. В. Смирновым русских легальных изданий А. И. Герцена, вышедших в период с 1847 по 1885 год. Очерк А. В. Смирнова о Герцене был одной из первых попыток 13 рассказать русскому читателю о жизни

и деятельности выдающегося революционера-демократа.

E. A. OFHEBA

# «РОЗА И КРЕСТ» АЛЕКСАНДРА БЛОКА

(АВТОБИОГРАФИЧЕСКАЯ ОСНОВА)

В «Розе и Кресте» сходятся, как в фокусе, все основные линии блоковской лирики. Написанная в годы творческой зрелости поэта, драма эта как бы подводит итоги. Ее лейтмотивы тесно сплетены с определенными линиями судьбы Блока, они явились и порождением и осмыслением его отношения к миру, к человеку, к художнику.1

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> До этого, в 1880 году, П. В. Алиенков напечатал в №№ 2, 3 «Вестника Европы» статью «Замечательное десятилетие», где шисал и о Герцене.

<sup>1</sup> См. наш комментарий к драме в издании: Александр Блок. Стихотворения. Поэмы. «Роза и Крест». Изд. «Художественная литература», М., 1974, стр. 531—534.

Сам автор зашифровал основную идею пьесы. Зашифрованность сказалась и в заглавии, говорящем скорее о средневековой мистерии, чем о современной драме, и в историчности оформления. Оформление это явилось результатом большой работы Блока над старофранцузской литературой. 2 Изящная пьеса о красавице-графине, грубом графе и рыцаре-неудачнике, действие которой разворачивается на фоне жизни французского замка XIII века, воспроизведенном с почти археологической точностью, кажется очень далекой от России начала века. По Блок думал иначе. Он сам объяснил, зачем ему понадобились французские рыцари и замки: он считал себя недостаточно владеющим современным материалом, кроме того, жизнь поместья во все времена была, по его мнению, одинаково скучной и инертной, а в вырождении рыцарской культуры он видел нечто сходное с эволюцией русского декадентства.<sup>3</sup>

От внимательного читателя не может ускользнуть, что пьеса насыщена излюбленными блоковскими идеями, образами, символами. Если стихи свои Блок назвал однажды «дневником в трех томах», то «Розу и Крест» можно назвать «мемуарами в драматической форме». Разумеется, с той же мерой условности: драма так же перешагнула за грань «мемуарности», как стихи— за грань «дневниковости».

Однако «мемуарность» эта взывает к расшифровке столь же пастойчиво, как и основная тема. Несомненно, что тема эта, заданная заглавием, уходит корнями своими в ту же «мемуарную», биографическую сферу. Это явствует из того, что Блок сам отвергал мистическое толкование заглавия, оставив возможным лишь толкование психологическое: «...я не имею достаточной духовной силы для того, чтобы разобраться в спутанных "для красы" только, только художественно, символах Розы и Креста».4

Любовь и страдание, символизируемые Розой и Крестом, переливают всеми цветами радуги, преломляясь многоразлично через души действующих лиц. «Радость, о Радость-Страданье, Боль неизведанных ран!»— звучит песнь Гаэтана (IV, 171). «Как может страданье радостью быть?»— недоуменно вопрошает Рыцарь-Несчастье (IV, 171). «Радость, радость... любить, Страданье... не знать любви!..»—отзывается в душе юной графини (IV, 222).

Блок всегда, когда комментировал пьесу, подчеркивал, что настоящий ее герой («душа и сердце») не поэт Гаэтан, который не участвует в развитии действия, а Бертран, Рыцарь-Несчастье, сторож замка. «Бертрана поднимающийся занавес застигает, разумеется, все на том же месте двора, на 1001-м рассвете, в минуту, когда он мучительно припоминает слова и напев — который раз! — и все не может припомнить "ее любимой песни"» (IV, 536). «Так как ни Изора, ни Бертран не знают, что должно произойти, и души их ходят ощупью, — их тревога сказывается прежде всего в невыразимой тоске» (IV, 536). Не отзывается ли эта тоска давней предрассветной тоской первой юношеской книги поэта:

> Пусть светит месяц — ночь темна. Пусть жизнь приносит людям счастье, — В моей душе любви весна Не сменит бурного ненастья.

(I, 3)

И не Рыцарь ли Несчастье произнес эти строки:

Я стар душой. Какой-то жребий черный — Мой долгий путь. Тяжелый сон, проклятый и упорный, Мне душит грудь. (I, 22)

Будто не «протекли за годами года» и будто все тот же юноша, стороживший у входа в терем, обращается к старому дереву перед замком:

> Яблони старый ствол, Расшатанный бурей февральской! Жадно ждешь ты весны... Теплый ветер дохнет, и нежной травою

<sup>3</sup> См.: Александр Блок. Записные книжки. 1901—1920. Изд. «Художественная

литература», М., 1965, стр. 288—289.

4 Александр Блок, Собрание сочинений, т. VII, Гослитиздат, М.—Л., 1963, стр. 181 (далее ссылки на это издание приводятся в тексте).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> См.: В. Жирмунский. Драма Александра Блока «Роза и Крест». Литературные источники. Изд. Ленинградского университета, 1964; Д. Шелудько. Об источниках драмы Блока «Роза и Крест». «Slavia», 1930, гос. IX, seš. 1, s. 103—138; Sophie Bonneau. Les drames lyriques d'Alaxandre Blok. Paris, 1946.

Зазеленеет замковый вал...

Чем ты, старый, ответишь весне? Лишь волненьем любви безнадежной?

(IV, 169-170)

В Бертране как бы замыкается цепь постоянно повторяющихся эпитетов, свойств, имен — имен, в разные времена относимых Блоком к самому себе: «раб», «слуга», «страж», «нищий» (или: «жалкий», «бедный», «простой», «старый», «печальный», «верный»). Бертран — Рыцарь-Несчастье, он «нищий» так как обделен и богатством, и удачей, и родовитостью. Но в то же время он — верный слуга своего сюзерена и своей Дамы. И это его положение, соответствующее глубинному стремлению его души, основа которой— верность, придает особый отпечаток благородства его образу. Это то, что могло бы сделать Бертрана «ролью и даже бенефисной — Гамлет или Дон-Кихот», по словам Станиславского (VII, 243). Но автор утаил «от эрителя (и актера) самые выигрышные места» (VII, 243), очевидно, не случайно. Подчеркивать эти «бенефисные» нотки в образе Бертрана для Блока, по-видимому, было равносильно признанию отождествления себя с героем.

Через всю блоковскую поэзию проходит, варьируясь, тема раба и слуги Прскрасной Дамы, часто раб оказывается стражем («Сторожим у входа в терем, Верные рабы» (I, 316), «Я, отрок, зажигаю свечи, Огонь кадильный берегу» (I, 204), «Я их хранил... Недвижный страж, — хранил огонь лампад» (I, 239), «И, покинув

стражу, к ночи Я пошел во вражий стан» (III, 83)).

Немалое место занимает и «нищий», «бедня́к», «бродяга». Он также проходит через всю поэзию, через всю жизнь Блока. Поэт то старается выбросить из себя призрак унижения:

Пристал ко мне нищий дурак, Идет по пятам, как знакомый

(III, 50)

то спокойно отмечает в себе черты этого двойника: «Тогда ограблен ты и наг...» (III, 73), «А я, печальный, нищий, жесткий...» (III, 142), то неожиданно видит за окном своей тюрьмы преображенный, недосягаемый образец нищеты:

И все так близко, и так далеко, Что, стоя рядом, достичь нельзя, И не постигнешь синего ока, Пока не станешь сам как стезя...

Пока такой же нищий не будешь, Не ляжешь, истоптан, в глухой овраг, Обо всем не забудешь, и всего не разлюбишь, И не поблекнешь, как мертвый злак.

(II, 84)

И если в действительности Блок не раз менял предметы поклонения, если летящие дни уносили с собой «несбыточную мечту» о счастье, то за их «проклятым роем» неизменным оставался образ самого поклоняющегося — «стража», «слуги», «раба», «нищего». «... Через всю мою неверность, предательства, падения, сомнения, опшбки — я верен», — смело утверждал Блок в письме к А. Белому (VIII, 201). Неизменными до конца оставались две любви А. Блока, как и две любви Бертрана. «Он любит прежде всего Изору... Изора для Бертрана — все, что есть светлого на земле...» «Бертран любит свою родину, притом в том образе, в каком только и можно любить всякую родину... От этой любви к родине и любви к будущему — двух любвей неразрывно связанных, всегда предполагающих ту или другую долю священной ненависти к настоящему своей родины — никогда и никто не получал никаких выгод» (IV, 534). Женский образ блоковской поэзии так же устремлен в будущее, как и образ любимой им страны — «О, Русь моя! Жена моя! До боли Нам ясен долгий путь!» (III, 249). «Пускай заманит и обманет — Не пропадешь, не сгинешь ты...» (III, 254) — здесь не случайно стоит будущее время. Не случайна и незавершенность образа Изоры. Слезы Изоры в финале могут оказаться залогом пробуждения ее души к более высокой жизни, а могут и просто забыться — ее судьба — в будущем, как и судьба блоковской России.

За всем этим проступает непонятный и даже временами чуждый самому Блоку силуэт, всегда его равно притягивающий и отталкивающий — образ жертвенной любви, образ Креста. Мотив Креста вносит Гаэтан, он же «Рыцарь-Грядущее» первых вариантов. «Р<ыцарь>-Г<рядущее> — носитель того грозного христианства, которое не идет в мир через людские дела и руки, но проливается на него как стихия...» (IV, 458). Очевидно, Блок не имел здесь в виду ни ортодоксальный аспект христианства, ни распространенный в то время среди интеллигенции нравственный

аспект толстовского толка. Скорее это — мистическое христианство Апокалипсиса, пронизанное отголосками дохристианских (может быть, античных) понятий и мифологем. И особенное место среди них отводит Блок понятию Рока. Он неоднократно возвращается к теме Рока в своем дневнике, выписывает целиком стихотворение Тютчева «Мужайтесь, о други, боритесь прилежно...» («Два голоса») 5 И как бы споря внутренне с Тютчевым, записывает: «Если же я (или кто другой) буду рас-полагать все многообразие своих образов вокруг Рока и Бога греческой трагедии, то я буду занят чем-то нереальным, если захочу это показать другим» (VII, 164). Поэтому в первоначальном замысле все действие группировалось вокруг « $cy\partial_b \dot{b} \dot{b}$  неудачника в христианскую эпоху». Этот замысел не был отброшен, а лишь был усложнен: тема Рока все-таки вошла в пьесу с песней Гаэтана. Однако, не желая останавливаться на античном Роке (Ананке) и в то же время, очевидно, желая подчеркнуть нечто роковое в роли певца (поэта), Блок делает Гаэтана крестоносцем. Странным крестоносцем, который не плавал в Святую Землю, чудаком-рыцарем, певцом, песни которого распевают, не зная его, и рыбаки на туманном Севере, и жонглеры на праздниках... Он сам называет себя странником — странничество, чужеродность окружающему его миру, очевидно, для него важнее всего, даже важнее его призвания поэта. Его рассказ похож на песню, его песня — рассказ о чьей-то судьбе. Легенды о фее Моргане, затопленный город, Парка, прядущая нить судьбы в своей пещере, косматый парус аргонавтов и, наконец, крест, который «дается не для забавы», — вот из какого разнородного материала слагаются песни Гаэтана. Этот набор может показаться случайным, однако автор показывает его устойчивость в сознании Гаэтана. Круг его сознания— суженный; странный рыдарь постоянно — и в песнях, и в рассказах о своем прошлом, и в кратких репликах возвращается все к тем же темам: к Року, злой (или околдованной) фее, к теме Радости-Страданья, скитания, креста.

В «Объяснительной записке» Блок снабжает общую характеристику Гаэтана описанием его внешности: «Это — зов, голос, песня. Это — художник. За его человеческим обликом сквозит все время нечто другое, он, так сказать, прозрачен, и даже внешность его — немного призрачна... Лицо — немного иконописное, я бы сказал — отвлеченное. Кудри седые, при лунном свете их легко принять за юношеские льняные кудри, чему помогают большие синие глаза, вечно юные; — не глаза, а очи, не волосы, а кудри, не рот, а уста... Гаэтан сам ничего не знает... Он... — орудие судьбы, странник с выцветшим крестом на груди...» (IV, 535). Итак, крестоношение Гаэтана Блок усматривает именно в том, что поэт — слепое орудие судьбы, зов бесцельный... Однако далеко не всегда поэт был для Блока подобен Гаэтану, и мы очень ошибемся, если истолкуем слова «это — художник» в том смысле, что Блок хотел дать в Гаэтане отвлеченную идею художника-поэта. В прологе к «Возмездию» художник отнюдь не пассивен, и его дело не только быть «вовом», но и веровать в начала и концы», познавать различие света и тьмы, добывать драгоценный алмаз из гор руды, трудиться без отдохновения и, если надо, сложить ради этого голову на плахе. Этот образ художника, познающего и преображающего земной мир, образ, близкий ренессансным представлениям, очень далек от полуюродивого странника Гаэтана. «Возмездие» и «Роза и Крест» написаны приблизительно в одни и те же годы, так что это различие нельзя объяснить изменением взгляда Блока на роль поэта в мире. Вернее будет предположить, что у Гаэтана, как и у Бертрана, был реальный прототип. И словесные характеристики, и описание внешности Гаэтана, и, наконец, развитие фабулы «Розы и Креста» приводит к заключению, что этим прототипом был Б. Н. Бугаев (поэт А. Белый).

В песне Гаэтана, в словах Изоры, в «Объяснительной записке» немало буквальных словесных совпадений с творчеством А. Белого. Так, в черновой редакции «Розы и Креста» Рыцарь-Грядущее является Изоре в одежде, усыпанной звездами. В окончательном тексте Изора видит на груди Гаэтана горящий крест (IV, 498, 221). А у Белого в «Королевне и Рыцарях» чптаем:

Плащ — семицветием звезд слетает В туман: с плеча...

Тяжелый, Червонный Крест — Рукоять Моего Меча.<sup>7</sup>

<sup>5</sup> А. Блок хотел даже поставить две строки этого стихотворения эпиграфом к праме

<sup>&</sup>lt;sup>-6</sup> Слова «рок» и «судьба» в различных грамматических формах встречаются в несне Гаэтана 4 раза на протяжении трех строф.

<sup>7</sup> Андрей Белый. Королевна и Рыцари. Пб., 1919, стр. 37—38. Стихотворение 1911 года.

«Людям будешь ты зовом бесцельным!»— пророчила злая фея Гаэтану (IV, 203). «Зов» и «бесцельность»— излюбленные словечки А. Белого. В Он хотел даже озаглавить сборник своих стихов «Зовы времен»; у него есть стихотворение «Вечный зов». «Странник», как называет Блок Гаэтана, тоже одно из устойчивых само-определений Белого. И во внешнем облике Рыцаря-Грядущее не без труда, но можно узнать Б. Н. Бугаева. Уже в ранних стихах его мы часто встречаемся со строками вроде:

Я стар — сребрится мой ус и темя, но радость снится. Река, что время: Летит, кружится

И умчусь сквозь века в лучесветную даль... И в очах старика не увидишь печаль.<sup>10</sup>

Или:

И ветерок взовьет лениво Мои серебряные волосы.11

По свидетельству Е. Иванова, в 1906 году у А. Белого были уже седые волосы (в 26 лет!). Очевидно, для Блока А. Белый всегда был и оставался чем-то вроде «старого младенца», седого чудака с юношескими глазами, неприкаянного странника. И если в первый период дружбы Блок идеализировал своего друга, стараясь внимать «зову бесцельному», идущему через его творчество, то со временем именно эти качества Белого стали раздражать и возмущать Блока. Зачастую он упрекал Белого в оторванности от жизни: «Неуменье и нежеланье уметь жить» (VII, 210), а прочитав «Петербург», записал в дневнике почти теми же словами, что впоследствии, в 1916 году, о Гаэтане: «И, при всем этом, неизмерим А. Белый, за двумя словами — вдруг притаится иное, и все становится иным» (VII, 224; ср.: IV, 535).

Легенда и быль всегда тесно переплетались у А. Белого и в жизни, и в творчестве. Это также роднит его с Гаэтаном. Впоследствии, в своих послереволюционных мемуарах, А. Белый беспощадно обрушится на свои юношеские грезы, не пощадив всех, кто тогда находился рядом с ним. Эту-то, лежавшую в основе личности Б. Н. Бугаева беспощадность к себе и другим, перераставшую временами во что-то

непостижимо нечеловеческое, Блок воспринимал как призвание поэта-крестоносца. Гаэтан при всей своей видимой несвязанности с эпохой и людьми остается все же рыцарем, т. е. борцом, как и Бертран. В то же время его характер не развивается в ходе действия, как характер Бертрана, и не разворачивается, его душа не растет, она как бы задана раз и навсегда. Эта неподвижность, способность вечно возвращаться на круги своя, связанная, по-видимому, с упомянутым суженным сознанием, также восходит к прототипу. В 1913 году Блок писал об А. Белом, встретив его после долгой разлуки: «...говорит он все то же и все так же». 12

Так вырос образ Гаэтана из восноминаний, которые сам Блок назвал «худож-

ническим анамнесисом».13

Сплетение образа Гаэтана с образом злой феи Морганы может найти объяснение в той роли, которую играл А. Белый в жизненной праме Блока 1902—1909 годов. Романтическое юношеское поклонение Вечной Женственности в лице Л. Д. Мен-

<sup>10</sup> Андрей Белый. Золото в лазури, стр. 39. 11 Андрей Белый. Пепел, стр. 224.

Все строже, все то же — Все то же Сознанье Moe.

<sup>8 «</sup>И руку простираю вновь бесцельно» (Андрей Белый. Золото в лазури. М., 1904, стр. 244); «Где жег я дни в бесцельном гимне», «Все точно плачет и зовет...», «Тоскливый зов» (Андрей Белый. Урна. М., 1909, стр. 35, 36, 97).

9 «Сирый, убогий в пустыне бреду» (Андрей Белый. Золото в лазури, стр. 165); «Я покидаю вас, изгнанник... Бегу — согбенный, бледный странник...» (Андрей Белый. Пепел. СПб., 1909, стр. 223).

<sup>12</sup> См. письмо к А. Ремизову от 2 июня 1913 года («Звезда», 1930, № 5, стр. 161). Ср. у А. Белого (Андрей Белый. Звезда. Пб., 1922, стр. 9. Стихотворение 1914 года):

<sup>13</sup> Александр Блок. Записные книжки, стр. 288. Там же читаем: «Отчетливо помню, как возникали у меня некоторые представления, иногда — целые фразы. Уходит человек, или целая группа людей— и остается воспоминание. Это вовсе не память о их делах, творениях, подвигах, а совсем другое— потребное только для художника».

делеевой переросло не только у Блока, но и у его друга в сильную страсть. Через несколько лет после женитьбы А. Блока на Любови Дмитриевне назрел конфликт между поэтами-побратимами. Сложные и запутанные отношения между ними, которые В. Орлов назвал дружбой-враждой, дважды чуть не привели к дуэли. Отношение Блока к А. Белому менялось многократно в течение его жизни, что объяснялось не только личными причинами. У Блока не было достаточной определенности во вэгляде на символизм как литературную школу, в то время как для А. Белого такой взгляд был очень важен. А. Белый, именно в силу некоей отвлеченности характера, искал последних решений и непреложных истин, которым хотел служить. Блок же не считал себя обязанным теоретизировать по поводу собственного творчества.

Гаэтан братается с Бертраном после дуэли — результата случайно вспыхнувшей ссоры. Тут же происходит «узнавание» Бертраном Гаэтана. В черновом варианте подчеркнута непримиримость жизненных линий героев. В окончательном тексте этой непримиримости как бы и нет, есть только затянувшееся недоумение Бертрана, часто переходящее в покровительственное отношение к «старому младенцу». Передавая Гаэтану жостюм жонглера (т. е. уличного певца, почти клоуна), он уверяет, что это — «красивый наряд». Он снисходительно говорит: «Тебе ведь все равно, кого ты будешь Освобождать своею песней» (IV, 219). Он, очевидно, уверен, что имеет дело с юродивым, «дурачком», ч который сам не знает, кому служит и кого спасает. А. Блок говорил в 1906 году: «Боря навертел на себя любовь к Любе...» 15 И лишь в одном пункте их разногласия ярко выявлены: в отношении к долгу, служению. На слова Бертрана: «Измена — даже неправде — Все изменой зовется она!» — Гаэтан может ответить лишь сочувственным вздохом:

Службой связан ты, бедный? Тяжки, должно быть, Цепи земные... Я их не носил никогда...

(IV, 201)

Сам же он находится вне личного служения, его дело — быть глашатаем Истины в сфере личных отношений так же, как в сфере отношений общественных. 16

В ранних вариантах Гаэтан даже приводит врагов в замок Арчимбаута и хочет уничтожить своего побратима — сторожа. 17 Здесь проявляется гибельный аспект того безличного и стихийного начала, который бессознательно пленял юношу А. Белого в «Стихах о Прекрасной Даме». Любовь-страсть, так же как любовь к отвлеченной истине, может открыть шлюзы, затопляющие город. В светлый и прозрачный «зов времен» вплетаются песни сирены и плеск наводнения. От песни Гаэтана и впрямь «пахнет мокрым февралем». Пессимистическая нота разрастается все шире по ходу действия: «Всюду — беда и утраты, Что тебя ждет впереди?» — и неожиданно разрешается героическим призывом: «Ставь же свой парус косматый, Меть свои крепкие латы Знаком креста на груди» (IV, 233). 18 Дело поэта — быть зовом бесцельным — свершается несмотря ни на что. Перед этой роковой силой призвания как бы смолкают все обычные человеческие оценки; старый, слабый чудак-рыцарь оборачивается прекрасным юношей. Будучи чужд страстям людей, с которыми его столкнула судьба, он, однако, оказывается той силой, которая развязывает все узлы в замке графа Арчимбаута. И развязываются они единственным возможным способом, так как все события, ускоренные и проявленные песней Гаэтана, были изначала заложены в душах Бертрана и Изоры.

Изора — Прекрасная Дама. Бертран так и обращается к ней. Может сначала показаться, что этот романтический блоковский образ снижен здесь до скучающей молодой барыни... Но это пе так. В Изоре та же двойственность, что и в стихах о Прекрасной Даме. Там Она — не только «Дева Радужных Ворот», «Вечная Весна», воплощение Вечной Женственности, по п — сказочная Царевна, и — «непробудная». Она не только неподвижно стоит над мпром как отвлеченная мистическая сущность, но «спит», «мечтает», «ворожит». Двойственность эта коренится одновременно и

<sup>14</sup> Ср.: Андрей Белый. Золото в лазури, стр. 20.

<sup>15</sup> Е. П. Иванов. Записи об Александре Блоке. В кн.: Блоковский сборник.

Тарту, 1964, стр. 404.

16 Ср. эпизод с рассказом А. Белого «Куст», подробно разобранный в книге Б. Соловьева «Поэт и его подвиг» (М., 1973, стр. 156—167). См. также переписку Блока и Белого в «Летописях Государственного музея» (кн. 7. М., 1940, стр. 141 и сл.).

<sup>17</sup> Эти варпапты были отброшены, по-видимому, также из-за их слишком прозрачной биографичности. Мнение П. Громова о психологической несостоятельности этих вариантов пе убеждает нас именио потому, что подобная коллизия существовала в действительности. См.: Павел Громов. А. Блок, его предшественники и современники. «Советский писатель», М.—Л., 1966, стр. 474.

<sup>18 «</sup>Косматый парус» — очевидно, реминисценция из «Аргонавтов» А. Белого.

в двойственности отношения автора к своей Даме, и в двойственности прототипа Прекрасной Дамы — Л. Д. Блок. Прототип Изоры — та же Любовь Дмитриевна, но здесь двойственность ее резко подчеркивается отношением к ней не Бертрана, а Гаэтана. В Во сне Гаэтан ощущает, что ее дар — черная роза — душит его, как злая фея. А наяву ему грезится, что она — златокудрая дева, еще не превратившаяся в злую фею, и от этой-то страшной возможности превращения, от этого злого рока он должен спасти ее своей песней.

Здесь невольно вспоминаются строки А. Белого:

В веках я спал... Но я ждал, о Невеста, — Север моя!

Я встал Из подземных Зал:

Спасти -Те́бя, Тебя! <sup>20</sup>

В воспоминаниях А. Белый сам рассказывает о нескольких случаях из своей молодости, когда он весьма неудачно пытался «спасать» молодых дам. Самым трагическим был случай со «Щ» — Л. Д. Блок. Гаэтан с легкостью отдает Бертрану удушающую розу — ее эротический смысл неясен для него и не нужен ему. Здесь, очевидно, также кроется намек на какой-то момент в развитии отношений А. Блок — А. Белый — Л. Д. Блок 1906 года, может быть именно тот поворотныи пункт, оставшийся их интимной тайной, благодаря которому Любовь Дмитриевна приняла решение остаться с Блоком и проститься с Б. Н. Бугаевым.

Легкий роман с «пажем», в котором нашли исход все неопределенные томлсния молодой графини, точно воспроизводит развязку личной драмы Блоков. А. Белый исчез с их горизонта, а в творчестве Блока заплясали мертвецы. . . И лишь через несколько лет А. Блок смог сказать устами Бертрана: «Смерть,

умудряешь ты сердце...»

Такова биографическая основа «Розы и Креста», без которой драму можно понять как простую стилизацию.21

Для лирики Блока весьма существенна тема двойника. Из всего сказанного явствует, что «Роза и Крест» не только не осталась в стороне от этой темы, а дала ей как бы новый поворот. Наличие реальных прототипов действующих лиц вовсе не исключает точки зрения, с которой Гаэтана и Бертрана можно рассматривать как воплощение различных сторон личности самого Блока. И не только в том общем смысле, о котором говорил Гоголь, когда утверждал, что все создания художника находятся внутри него, и он как бы освобождается от них, извлекая их из глубины своей души. Связь Блока с Бертраном и Гаэтаном гораздо более тесная, чем связь Гоголя с Чичиковым или Хлестаковым. Она напоминает скорее связь Пушкина с Онегиным и Ленским. Настоящий герой блоковской драмы— не поэт, как и настоящий герой пушкинского романа в стихах. Можно предположить, что у Блока были на то свои причины. Поэт оказывается в драме своеобразным двойппком героя — Бертрапа: и близким ему, и в чем-то чуждым, даже враждебным. Несомпеппо, что Блок ощущал внутри себя подобного двойника, несомпенно также, что он зачастую видел его в своем друге-враге Б. Н. Бугаеве. О сложных отношеппях между поэтами-побратимами достаточно убедительно свидетельствуют и дневниковые зашиси, и переписка, и мемуары А. Белого. Поэтому обращение мысли Блока к А. Белому и связанной с ним жизпенной ситуации именно тогда, когда появился замысел «не-лирической» и «не-исторической» драмы, вполне понятно э

<sup>20</sup> Андрей Белый. Королевна и Рыцари, стр. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Двойственность отношения автора к Изоре пе отразилась на **ее обр**азс в драме. Мы прослеживаем ее, одпако, легко, сравцивая разновременные высказывания самого автора о пьесе.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Громов, например, в цитированной выше книге говорит о «Розе и Кресте» как об «утошическом замысле» Блока, пытавшегося, по его мнению неудачно, «заново воссоздать шекспировскую драму» (Павел Громов. А. Блок, его предшественники и современники, стр. 475).

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> «Первое, что я хочу подчеркнуть, — писал А. Блок, — это то, что "Роза и Крест" — не историческая драма. Вовсе не эпоха, не события французской жизни начала XIII столетия, не стиль — стояли у меня на первом плане, когда я писал драму... Первые схемы, чертежи, контуры, соотношения, — словом, все то, что ху-

К тому времени тема двойника была уже исчерпана, она ждала своего преодоления. Можно найти немало стихов, где намечается отход от «классического» раздвоения лирического героя, стремление поэта превратить его в две самостоятельные личности. Особенно знаменательно в этом отношении стихотворение, которое мы позволим себе выписать полностью.

> Старинные розы Несу, одинок, В снега и в морозы, И путь мой далек. И той же тропою, С мечом на плече, Идет он за мною В туманном плаще. Идет он и знает, Что снег уже смят, Что там догорает Последний закат, Что нет мне исхода

Всю ночь напролет, Что больше свобода За мной не пойдет. И где, запоздалый, Сыщу я ночлег? Лишь розы на талый Падают снег. Лишь слезы на алый Падают смег. Тоскуя смертельно, Помочь не могу, Он розы беспельно Затопчет в снегу.

(III, 171)

Стихотворение это стоит особняком в ряду стихотворений 1907—1908 годов по общей мелодической однотонности и бедности ритма. Оно приближается по этим признажам к раннему Блоку и еще более — к раннему А. Белому. С ранним Белым есть даже прямое совпадение: Блок повторил рифмующиеся слова «бесцельно — смертельно» из стихотворения А. Белого в сборнике «Золото в лазури»:

В холодных облаках бреду бесцельно. Душа моя скорбит смертельно

И руку простираю вновь бесцельно. Душа моя скорбит смертельно.

(стр. 243—244)

Иное звучание строк А. Белого соответствовало и иному смыслу: бесцельность блужданий в горах и смертельную скорбь испытывает здесь один и тот же герой, чуждый мысли о раздвоении. Строки эти связаны, как и весь цикл из трех стихотворений, с евангельской темой («душа моя скорбит смертельно» — прямая цитата из русского текста). «Бесцельность» понята А. Белым отнюдь не как бессмысленность, а как отсутствие ближайшей, ощутимой цели. У Блока же тоскует смертельно несущий розы, а «бесцельность», равная бессмысленности, — свойство его двойника с мечом. Целая гамма слов-понятий, любимых Блоком и перешедших отчасти в «Розу и Крест», придает этому стихотворению особое очарование романтичности и в то же время как бы искупает бедность ритма насыщенностью содержания. К подобным словам-символам можно отнести и «старинные розы», и «снега», и «туманный плащ», и «закат», и «меч», и, наконец, «бесцельность».

Великолепно изображенная ситуация двойника безысходна, так как она в самой себе несет свою роковую замкнутость. Чтобы этот замкнутый круг разомкнулся, чтобы вдали забрезжил исход из смертельной тоски, потребовалось разбить самую ситуацию двойника. Совершился переход от «двойников» и их картонных изображений <sup>23</sup> к «Розе и Кресту» с двумя действующими лицами, имеющими самостоятельное бытие. В Газтане «бесцельность» обретает тот смысл, который присутствовал и в стихах, и в жизни А. Белого, Бертрана же «смертельная тоска»

приводит к героическому осмыслению и приятию Радости-Страданья.

дожник делает напряженно, лихорадочно, экономя время, собираясь весь в один нервный клубок, — все это было, так сказать, внеисторично» (IV, 530—531).

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> См. стихотворения «Свет в окошке шатался...», «Балаган» и т. п., а также лирическую драму «Балаганчик».

## ВЛ. П. КУПЧЕНКО

## м. горький и м. волошин

1

Впервые имя Горького упоминается Волошиным в конце 1899 года. Исключенный за участие в студенческой забастовке из Московского университета, двадцатидвухлетний Максимилиан Александрович отправляется в свое первое путешествие за границу и, после Швейцарии, Италии и Парижа, попадает в Берлин. Отсюда он пишет 27 декабря (9 января) своему феодосийскому другу А. М. Петровой: «"Триумфа Смерти" я не читал. А вот вы прочтите роман Горького "Фома Гордеев", напечатанный в журнале "Жизнь" за этот год... Горький— это будущая громадная сила, да и теперь он уже не маленький. Вы читали книжки его рассказов? Если нет, то непременно прочтите и напишите, какое впечатление произведет». То апреля 1900 года, уже вернувшись в Москву, Волошин повторит (тому же адресату): «Ваши восторги относительно Горького я вполне разделяю, и могу сказать только: "А вот прочтите-ка второй, да третий том"».

Окончательно расставшись с университетом, Волошин решает заняться самообразованием и переезжает в Париж. Живо интересуясь всем окружающим («все видеть, все понять, все знать, все пережить...»), он погружается в самую гущу литературно-общественной жизни французской столицы и обнаруживает, что и в этой, чужеземной среде «буревестник революции» пользуется огромной популярностью. 23 мая 1901 года Волошин пишет матери: «Горький имеет теперь громадуспех в Париже, и на всех французских митингах протеста его имя всегда упоминастся рядом с именем Толстого. А его арестом здесь возмущаются, право, кажется, больше, чем в России». Через несколько дней, 29 мая, он, в письме к матери же, размышляет: «Мне представляется, как какой-нибудь будущий историк уже совершившейся и отошедшей в то время вдаль русской революции будет отыскивать ее причины, симптомы и веянья и в Толстом, и в Горьком, и в пьесах Чехова,— как историки французской революции видят их в Руссо и Вольтере, п Бомарше...»

В Париже Волошин близко сходится с молодым журналистом и начинающим драматургом Александром Косоротовым (1868—1912). Летом 1904 года тот, приняв предложение Волошина, отдыхает в его доме в приморском местечке Коктебель в Крыму (Волошин в это время— по-прежнему в Париже), а осенью пишет пьесу, которая принимается В. Комиссаржевской для постановки и приводит к знакомству автора с Горьким. 3 Сам Косоротов писал Волошину 15 ноября 1904 года: «... дирекция театра, восхищенная, послала пьесу Горькому в Ялту. Горький поссорился с москвичами и тяготеет к театру Комиссаржевской. Через 4 дня от Горького депеша: "поздравляет театр...", хочет познакомиться с автором... Он скоро едет в Ригу, — и я в Ригу. Знакомимся. Я принят очень радушно, завален комплиментами».

Далее Косоротов сообщает: «Как это ни странно, но все это касается также и тебя. Один из героев пьесы имеет некоторое сходство с тобою, — не в фабуле, понятно, но в характере, в фигуре. 4 По этому поводу у меня с Горьким произошел разговор о тебе вообще — и Горький выразил желание познакомиться с тобою, просил меня написать тебе об этом... Я бы хотел, чтобы ты побывал в Питере в начале декабря, когда пойдет моя пьеса (около 10-го декабря). Кстати, ты бы познакомился и с кружком "Театральной России"— очень милым, интеллигентным

кружком, уже заглазно тебя любящим».

Волошин к этому времени уже завязал письменные отношения с издававшейся И. Кнорозовским «Театральной Россией», в первом (пробном) номере которой от 11 декабря 1904 года напечатал статью «Рождение масок». В середпне декабря он выехал из Парижа в Россию, по-видимому, действительно «только для Косоро-

<sup>2</sup> Горький был арестован в связи с его революционной работой в ночь на 17 апреля 1901 года. В апрельской книжке «Жизни» появилась «Песня о Буре-

вестнике», еще более усилившая популярность писателя.

Художник-«кентавр» Плахов. Стихийное начало в самом себе Волошин отме-

чал в стихотворении «Письмо» («Я духом Бог, я телом конь...»).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Рукописный отдел Института русской литературы (Пушкинский дом) АН СССР, ф. 562. В дальнейшем рукописи, хранящиеся в этом архиве, цитируются без ссылки на их местонахождение. «Фома Гордеев» напечатан в «Жизни», 1899, февраль—септябрь. В 1898—1899 годах в Петербурге вышел первый свод горьковских произведений: Очерки и рассказы. Тт. 1—3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Речь пдет о пьесе «Весенний поток». Премьера ее в Драматическом театре В. Комиссаржевской состоялась, по-видимому, 27 декабря 1904 года. См. рецензию Юр. Беляева: «Новое время», 1904, № 10357, 29 декабря, стр. 13.

това и чтобы познакомиться с Горьким». Однако знакомство не состоялось: в первый раз Волошин приехал в Петербург, когда Горький был в Риге, а во второй раз (перед возвращением во Францию) — 9 января 1905 года. В это время Горький находился в столице, но встреча по вполне очевидным причинам не произошпа. Как и Горький, поэт стал свидетелем расстрела манифестантов и весь день колесил — пешком и на извозчике — по взбаламученному, потрясенному городу. Но если Горький был участником событий, то Волошин — лишь наблюдателем. И все же поэт, хотя и смутно, почувствовал значение свершившегося. Он был одним из первых, рассказавших французским читателям о событиях девятого января (статья Волошина «Кровавая неделя в Санкт-Петербурге. Рассказ очевидца» появилась в парпжской газете «L'Européen Courrier» в феврале 1905 года). Подробно описав увпденное, Волошин заключал:

«Кровавая неделя в Петербурге не была ни революцией, ни днем революции. Происшедшее — гораздо важнее. Девиз русского правительства "Самодержавие, православие, народность" повержен в прах. Правительство отринуло православие, потому что дало приказ стрелять по иконам, по религиозному шествию. Правительство объявило себя враждебным народу, потому что отдало приказ стрелять в на-

род, который искал защиты у царя.

Эти дни были лишь мистическим прологом к великой народной трагедии, которая еще не началась.

Зритель, тише! Занавес поднимается...»

Волошин не может забыть Кровавое воскресенье. Переводя мрачные стихи Э. Верхарна «Казнь» и «Человечество» («Вот... в свитках пламени... в венце багряных терпий Голгофы — черные над черною землей...»), он, по его словам, «думал об России и об Революции». В собственных стихах «Ангел мщения» и «Предвестия» Волошин так передавал ощущение надвигающихся грандиозных событий, прибегая, как и в статье, к образу «занавеса»:

Уж запавес дрожит перед началом драмы... Уж кто-то в темноте, всезрящий, как сова, Чертит круги и строит пентаграммы, И шепчет тайные заклятья и слова...

Годы пребывания за грапицей были для Волошина перподом «блужданий духа». Оп сблизился с кругом символистов и, подобно им, переживал увлечение мистикой; воскрешенная первой русской революцией тяга к демократизму не смогла преодолеть это увлечение. Поэзия Волошина оказалась окрашенной «мистическими прозрениями», хотя он не забывал, что реализм — «вечный корень искусства, который берет свои соки из жирпого чернозема жизни». Имя Максима Горького было для молодого поэта по-прежнему притигательным, и он хотел войти в литературу со своим первым сборпиком как поэт демократического лагеря. Двойственную позицию молодого автора убедительно раскрывает письмо к Горькому 1906 года:

«Глубокоуважаемый Алексей Максимович!

Я поэт Макс. Волошин, о котором, быть может, Вы слыхали от наших общих друзей — Бальмонта и Амфитеатрова. 9

Я хотел бы предложить Вам мое сотрудничество в Сборниках "Знания" и по-

сылаю Вам для этого два своих стихотворения "Париж" и "Король".

Последнее носит безусловно общественный характер и навеяно Петербургом, хотя я имел в виду в образе короля не Ииколая II, а Карла II (испанского) и Ген-

риха III (французского»).

Кроме того, я хочу предложить Вам («Зпанию») издание сбориика моих стихотворений "Годы Странствий". Это будет сбориик средией величины (50—55 стихотворений»). В него войдут все мои стихотворения» общественсного» характера (что были в «Красном знамени»), переводы лирическсих» произведений Верхарна (смотри» «Красное Знамя») и все описательные и лирические стихотворения», относящиеся ко времени моих странствий по Европе.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Слова Е. О. Волошиной в письме к сыну от 4 декабря 1904 года.

<sup>6</sup> Поздисе Волошин писал в автобнографии (1925. — ГБЛ, ф. 461, карт. 1, ед. хр. 6), что увиденного в Кровавое воскрессиье оказалось достаточно, чтобы «почувствовать все грядущие перспективы Русской Революции».

<sup>«</sup>почувствовать все грядущие перспективы Русской Революции».

<sup>7</sup> Письмо к М. Сабашинковой от 3 июля 1905 года (датировка моя).

<sup>8</sup> М. Волошин. Письмо из Парижа. «Весы», 1904, № 10, стр. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> С. К. Бальмонтом Волошпи встретился осенью 1902 года. Об отношениях М. Горького и К. Бальмонта см. заметку А. Б. Муратова в «Литературном архиве», т. 5 (Изд. АН СССР, Л., 1960, стр. 167—168). В журпале А. Амфитеатрова «Красное знами», выходившем в Париже в 1906—1907 годах, Волошиным было напечатано два стихотворения: «Ангел мщения» и «Голова принцессы Ламбаль». В «Красном знамени» сотрудинчали также М. Горький и К. Бальмонт.

В этот сборник совершенно не войдут мои мистические и оккультные стихотворения, которые я издаю отдельной маленькой книгой в издательстве "Оры" (у Вяч (еслава) Иванова) под именем "Ad Rosam". 10

Поэтому в сборнике "Годы Странствий" не будет ничего исключительного п ма. лопонятного, и я не хотел бы замыкать его смысл маркой Скорпиона или Грифа

п обращаюсь с ним к Вам.11

Я до сих пор еще не издавал своих стихотворений. Но они отчасти известны публике и книги от меня ждут. Поэтому я думаю, что издание это имеет шансы разойтись.

Если Вы мне ответите в принципе "Да", то я вышлю Вам немедленно, куда

Вы укажете, рукопись книги.

Остаюсь с глубоким почтением

Максимилиан Волошин.

Мой адрес:

Петербург 25. Таврическая, кв. 23. Максимилиану Александровичу Кирпенко-Волошину». 12

Письмо не датировано, но в одном из писем М. Волошина к М. Сабашпиковой есть упоминание о нем: «Вчера был у Чуковского... Потом я написал письмо Горькому в Неаполь, предлагая ему издать "Годы Странствий" и послал "Гороля" и "Письмо" для Сборников Знания». Датировать же письмо к Сабашниковой (помеченное лишь «субботой») довольно легко, так как в это время Волошин писал ей ежедневно: письмо написано 16 декабря 1906 года. Из этого письма мы узнаем, какое стихотворение Волошин отправил Горькому под названием «Париж»: до 1906 года им было написано несколько стихотворений о Париже, по все они не имели заглавия. Стихотворное же послание к М. Сабашниковой «Письмо», дающее ряд ярких картин Парижа, вошло впоследствии в волошинский сборпик «Стихотворения».

Другое стихотворение «Король» пока не обнаружено, но в «творческой тетради»

(№ 1) поэта сохранился его черновик:

Царь-жертва! Ведаю и внемлю: Властные безвластны и провидец слеп... Здесь, в дворце, собой душившем землю, В темных залах, гулких, точно склеп, Вырос царь Бродит он, бессильный и понурый, За стеной скрицит людской усталый ворот — Хмурый город Мутный, красный, бурый. Бред камней. Слои кирпичных стен, Как куски обветренного мяса. Сеть каналов — влага синих вен, Впалых окон мертвая гримаса. Над уступом громоздя уступ, Горы крыш и толпы [Над толной кривляющихся труб] <sup>[3</sup> Едких дымов черные знамена. Грузно давит этот город-труп Мутной желчью полог небосклона. Город грезит древнею бедой; Лютость волчью, чудится, тапт он. Каждый камень липкой мостовой Человечьей кровию напитан. [Камень этот] чуст злую весть, Стоки жаждут крови новой. В тесных щелях затаплась месть, Залегла во тьме многовековой. И дворец всей тяжестью своей Давит их — и бурый город-змей

<sup>10</sup> Сборник М. Волошина «Ad Rosam» («К розе») был объявлен на обтожке книги Вяч. Иванова «Эрос», вышедшей в декабре 1906 года, но пздапле сто ле осуществилось. Впоследствии Волошин напечатал и лирические, и мистические стихи в цервом своем поэтическом сборнике «Стихотворения. 1900—1910» («Гриф», М., 1910), один из разделов которого был озаглавлен «Годы странствий».

11 «Скоринон» и «Гриф» — издательства С. Полякова и С. Соколова, изделав-

<sup>12</sup> Архив М. Горького, КГ-IJ, 17-14-1. 13 Заключенное в скобки зачеркнуто.

Сжался весь, как душный злобой аспид, И тяжел его тягучий взгляд. Бледный царь стране своей сораспят И клеймен величием стигмат.

О том, что именно это стихотворение получило в дальнейшем заглавис «Король», свидетельствует письмо писательницы А. Гольштейн (1849—1937) к Волошину от 22 января 1907 года: «И "Короля" не люблю... не люблю "сораспятий", не люблю "жажды хмеля крови"...» Очевидно, и сам Волошин почувствовал недостатки своего произведения (напоминающего перевод из Верхарна) и впослед-

ствии его не напечатал.

Письмо к Горькому важно стремлением поэта подчеркнуть нежелание «замыкаться» маркой символистских издательств, попыткой оторваться от сотрудников «Весов», отгораживавшихся от революционных событий и вскоре начавших утверждать, что обращение к социальной тематике цагубно отражается на таланте. Однако желающих появиться под флагом издательства «Знания» в тот период было более чем достаточно. Появление в нем свидетельствовало о степени талапта и прогрессивности его. Стихи, предложенные Волошиным, не могли удовлетворить Горького, а признание поэта, что он шипет мистические стихи, показывало, что

в его лице Горький не может найти себе соратника.

Горький, видимо, не ответил на это письмо, но имя Волошина все же запомнил, тем более что время от времени оно и в дальнейшем попадалось ему на глаза. Летом 1907 года он писал Л. Андрееву, что читает «много "новой" литературы — Кузмина, "Северные альманахи", "Белые ночи", "Весы" и все прочее». 14 Во всех трех названных здесь изданиях Волошин принимал участие. Правда, мнение об этой литературе у Горького было не слишком лестное: «Уверен, что 25 лст назад (т. е. в долитературный период жизни, — В. К.) мне это доставило бы удовольствие», — иронически добавлял он. Имя Волошина встречаем в письме Горького конца 1908 года. Он советовал писателю С. Кондурушкину, собиравшемуся писать об Иуде, «во избежание совпадения с написанным уже — прочитать, как этот тип трактовали до вас». «Андреев, напраимер», — предостерегал Горький, во многом буквально совпал с Дрейером, 15 на что было указано Волошиным в "Руси"...» 16 Горький, по-видимому, имел в виду статью Волошина «Некто в сером» («Русь», 1907, № 157, 19 июня). Имя Дрейера здесь не упомянуто — Горький ошибся — но сама статья все же привлекла его внимание.

В последующие годы сведения о Волошине, доходившие до Горького, были большей частью неблагоприятными. Летом 1910 года И. Бунин пренебрежительно отзывается в письме к Горькому о книге «виршей» Волошина, относя ее к «осенней литературе». 17 В конце февраля 1913 года Горький получает письмо от Шаляшина, в котором тот, прочтя «в газетах о Волошине и Бурлюке, глодавших старые кости Репина» сетовал: «Все больше и больше распоясывается хулиган — эко чертово отродье!» <sup>18</sup> Горький, внимательно следивший за русской прессой, несомненно и сам читал газетные отчеты о диспуте в Политехническом музее, на котором Волошин говорил о натуралистичности решинской картины «Иван Грозный убивает своего сына». 19 Это выступление, видимо, наложило отпечаток на восприятие Горь-

ким личности Волошина.

В высказываниях поэта о Горьком в этот период начинает звучать критическая нота. В статье «"Борис Годунов" в Парижской опере» он пишет: «В русском искусстве французов влечет все непохожее на них. В нас ищут они грубой и стихийной силы». Поэтому-то французы «любят Горького и прощают ему его без-

вкусие».20

Волошин пересматривает теперь свою раннюю восторженную оценку творчества Горького. В статье «Проповедь новой естественности», посвященной роману А. Каменского «Люди», Волошин пишет: «Размеры популярности Толстого и Горького па Западе свидетельствуют о неискоренимости мечты о "добродетельном дикаре"... Русским утопистам и моралистам нечего было искать его в Америке, он был под руками. Идеализпрованный мужик, нигилист, опростившийся интеллигент, босяк... все это различные гримасы одной и той же литературной маски.

15 Макс Дрейер— немецкий драматург и романист.

18 Федор Иванович Шаляпин. Литературное наследство, т. 1. Изд. «Искусство», М., 1957, стр. 396.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Горький и Леопид Андреев. Неизданиая переписка. «Литературное наследство», т. 72, 1965, стр. 288.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Архив М. Горького. ПГ—рл, 20—4—14. 17 М. Горький. Матерпалы п исследования, т. 2. Л., 1936, стр. 416. Бунип имел в виду первый сборпик М. Волошина «Стихотворения. 1900—1910» и цитировал из него стихотворение «Осенью».

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Перипетии этой истории изложены в брошюре М. Волошина «О Реппне» («Оле-Лукойе», М., 1913, 64 стр.).

Суровый и смелый, но всегда ограниченный моральной идеей, реализм русского романа органически слидся с антихудожественным идеалом "естественного человека"». По словам Волошина, у Горького, Леонида Андреева и Куприна создаты «карикатуры "добродетельных дикарей"». Но творчество Горького все же неизменно остается в поле зрения поэта. О пьесе «Васса Железнова», поставленной в театре Незлобина, Волошин писал, что она «довольно хорошо завязана драматически и в построении ее есть цельность». Образ Вассы был воспринят им как одно «из современных перевоплощений Кабанихи из "Грозы"». Вместе с тем Во-лошин считал, что Горький идеализировал этот образ: «Семейная свара, душевная мелкота, злость и глупость убедительны. Но когда начинаются разговоры о символическом саде, в котором по веснам работают Васса и Людмила, приобщаясь к земле, то доверие исчезает».22

Личная встреча писателей состоялась летом 1917 года в Коктебеле. По предположению Р. Вуля, <sup>23</sup> на выбор Алексеем Максимовичем «нового места отдыха повлияли К. А. Тренев и другие литераторы, имевшие дачи или отдыхавшие в Коктебеле». Но в воспоминаниях «Мои встречи с Горьким» Трепев пишет, что он не подозревал, что едет с Алексеем Максимовичем в одном поезде и их встреча на вокзале в Феодосии была неожиданной.<sup>24</sup> Более достоверно излагает историю приезда Горького в Коктебель художница Валентина Ходассвич: «Весной 1917 года я договорилась с поэтом Максимилианом Александровичем Волошиным о том. что его мать, Елена Оттобальдовна, сдаст мне комнату в коктебельском "Обормотнике" (так в шутку называли их дом)». Писатель А. Н. Тихонов, много лот сотрудничавший с Горьким, просил Ходасевич «присмотреть помещение» и для него с женой. Тишина и малолюдье Коктебеля понравились Тихоновым, и они посоветовали Горькому приехать туда.

7 августа Горький написал Е. П. Пешковой, что «числа 10-го» отправляется «в Крым, в Коктебель», где ему обещали найти комнату. 26 Р. Вуль считает, чго Горький приехал сюда 14 августа, 27 однако 14 августа 1917 года Волошин писал поэту М. О. Цетлину (Амари): «Твоя шляпа, которую ты мне подарил когда-то (соломенная), сделала блестящую карьеру: ее носит Горький, приехавший в Кок-

тебель на днях...»

О своей жизии в Коктебеле Горький сообщал Е. П. Пешковой 21 августа; «Даже здесь, где людей очень мало, а живут один голые и конченые женщины, и здесь некоторые из них, при встрече с Горьким, нежно вздыхают: хорошо бы его повесить!

Но, в общем, я доволен жизнью и за неделю прибавил весу 2 фунта. Купаюсь в отдалении от всех смертных. Живу на даче Манасеина, — хозяин ее только что умер, а хозяйка, вероятно, умрет сегодня вечером.<sup>28</sup> Питаппе здесь хорошес. Мпого блох, петухов, собак и банкиров. Всю ночь поют, лают, кусаются. Кроме того — дизентерия. Но — хорошо!

Бплет отсюда я возьму до Москвы. <...> Выеду числа 10-го сентября, а если

погода испортится, то и раньше.

Не хочется возвращаться в Петроград. Кроме меня, здесь Тихоновы, они усз-жают 25-го, затем— Тренев и больше никаких знакомых. Да,— еще Макс Волошин. Пишу ежедневно и аккуратно с 9 ч. до 2-х,<sup>29</sup> а затем целый день шляюсь по пустынным местам».30

Пеприязнь к Горькому вызывалась аптивоепной позицией редактируемого им журнала «Летопись» и сообщениями нечаги о близости писателя к большевикам. В июле 1917 года в буржуазнои прессе была пачата травля Горького, обви-

<sup>22</sup> «Русская художественная летопись», 1911, № 5, март, стр. 81.
<sup>23</sup> Р. Вуль. А. М. Горький в Крыму. Крымиздат, Симферополь, 1961, стр. 80-85.

29 Р. Вуль убедительно доказывает, что произведением, пад которым Горьчий работал в Коктебеле, была пьеса «Яков Богомолов».

<sup>30</sup> Архив А. М. Горького, т. IX, стр. 202.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> «Аполлоп», 1909, № 3, Хроника, стр. 43. 45.

<sup>800—805.

24</sup> М. Горький в воспоминаниях современников. Гослитиздат, М., 1955, стр. 368

25 В. Ходасевич. Таким язнала Горького. «Новый мир», 1968, № 3, стр. 43—14

26 Архив А. М. Горького, т. ІХ. Письма Е. П. Псшковой. М., 1966, стр. 202

27 Р. Вуль. А. М. Горький в Крыму, стр. 80.

28 Доктор М. П. Манасени умер 13 июля 1917 года. Его жена, детская писа-

тельница, издатель журнала «Тропинка», И. И. Манасенна (1869—1930), действительно, одно время была совсем плоха, Волошин даже писал: «Положение Нагальи Ивановны признается уже безнадежным».

ненного в измене Родине. Враждебное отношение к пему у части обитателей Коктебеля подтверждается письмом Волошина от 30 августа к Ю. Оболепской: «Нормальные дачники возмущаются Горьким: надо сделать постановление, чтобы всех этих большевиков из Коктебеля изгнать и запретить им здесь жить. Дейша 31 определенно называет трех местных коктебельских главарей: Александр Стамов, 32

Максим Горький и Волошин».

О горьковских настроениях той поры Тренев вспоминал: «Время было тревожное - только что вскрылся и еще не был ликвидирован заговор Корнилова. Алексей Максимович рассказывал очень много питерссного о положении в Петрограде, но рассказывал скупо, невесело». Вместе с тем Тренев отмечал, что бурное время вызывало острые дискуссии и что они возникали вокруг Горького ежечасно. «Он вступал в борьбу с самыми разнообразными противниками, начиная с декадентских поэтов до махровых реакционеров. Речь его была страстна и убеждала». Однако Волошин свидетельствует о нежелании Горького вступать в дискуссии с далекими от политики обитателями Коктебеля. Как видно из писем поэта, он действительно не раз беседовал с Горьким, и писатель скорее избегал споров. В архиве Волошина сохранились копии его писем за 1917 год (он в это время приобрел пишущую машинку), дополняющие и уточняющие пмеющиеся сведения о пребывании Горького в Коктебеле. В письме к Ю. Л. Оболенской от 30 августа Волошин так говорит о Горьком: «О политике не разговаривает, а все больше о зверях: где какие бывают. "Вот в Южной Америке тапиры живут... Осьминога раз мы на Капри с Шаляпиным вином напоили. Охмелел... помер после... В Нижнем старая собака была— Никитич, так она во время солнечного затмения так тосковала... так тосковала... А у нашего хропикера сестра— спамской королевой стала. Курсисткой она в Петербурге с принцем Сиамским познакомилась, так в пятнадцатом поколении... а в Сиаме там трон за это время пятнадцать раз перевернулся, он и стал королем, а она тем временем за него замуж вышла... Теперь вон Германии войну объявила...»

18 сентября Волошин шишет Ю. Львовой: «Весь конец лета жил в Коктебеле Горький. Я его узнал впервые. Он производит очень хорошее впечатление человека очень усталого, больного, очень внимательно и любовно радующегося всем проявлениям жизни. О политике он почти не говорит, а больше о зверях, о со-

баках».

Ходасевич также не вспоминает о политических дискуссиях, в которых принимал бы участие Горький. «До послеобеденных часов мы его не видели», — пишет она. Горький работал. Но позднее, «после дневного зноя, когда солнце уходило уже за Кара-Даг, мы гуляли по берегу моря, иногда шли в деревню на холме, но это — редко, так как Алексей Максимович задыхался при ходьбе в гору. Ужинали в ресторанчике грека Синопли, который имел на самом пляже однокомнатный домик со ставнями, весь расписанный в предыдущие годы жителями "Обормотника" смешными картинками и стихами... 33 Вечерами светила луна, мерцали звезды, шагах в тридцати от нашей террасы плескалось море. Все мы были немного или много влюблены и собирались на нашей террасе. За неимением достаточного количества табуреток, да и для уюта стаскивали с кроватей тюфяки и располагались на них. На спиртовке варили кофе по-турецки, ели фрукты... Ракицкий <sup>34</sup> заводил своим теноровым безголосом украпнские... грустные, но больше смешные песни, тут же сочинялись новые, п мы не очень складно подтягивали, много ерундили, смеялись, но иногда разговоры переходили и в серьезные. Алексею Максимовичу все это очень нравилось. Ипогда мы засиживались за полночь, и Тихоновы шли провожать Алексея Максимовича».

32 М. Волошин, очевидно, соединия здесь Александра Васильева и Гаврилу

Стамова — двух коктебельских большевиков, больших друзей.

33 Кафе «Бубны», припадлежавшее А. Г. Спиопли, расписывали М. Волошин,

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> М. А. Дейша-Споницкая (1861—1932) — оперная певица, профессор Московской консерватории; имела в Коктебеле дачу.

А. Толстой, А. Лентулов, В. Белкип, Ю. Оболепская и другие.

34 И. Н. Ракицкий (1883—1942) — художицк, ставший затем близким семье Горького. Оп жил у Горького в Сорренто. В. Ходасевич и Р. Вуль ошибочно навывают среди тогдашинх обитателей волошинской дачи О. Мандельштама, сестер Цветаевых, поэта Владислава Ходасевича п пекоторых других. Этп лина действительно были в Коктебсие, по или до приезда Горького, или же после его отъезда. Апастасия Цветаева уехала в Феодосию еще 20 июля, сразу после смерти своето младшего сына (сообщено А. И. Цветаевой автору 10 октября 1974 года). Об отъезде Вл. Ходасевича Волошии сообщал Р. М. Гольдовской 8 автуута, об отъезде художинцы (увлекавшейся также «пластическими» танцами) Юлии Леопидовны Обоменской — еще 7-го. Марина Цветаева присхана в Феодосию только в октябре, когда Горького уже не было; О. Мандельштам был там, проездолиз Алушты, в это же время (инсьмо А. Повинского Волошину 13 октября 1917 года). М. П. Кудашева в 1917 году в Крым вообще не приезжала.

По совсем не касаться политических проблем Горький все же не мог. 16 августа Волошин сообщил А. Петровой: «По словам Горького, только что приехавшего в Коктебель, стал вопрос о введении смертной казни в тылу со стороны Савпнкова, а со стороны Керенского— желание отменить казнь снова». После отъезда Горького Волошин писал Ю. Оболенской 24 сентября: «В конце концов он и о политике заговорил как-то: "Вот тут у Вас хорошо, работать можно. Я к Вам с весны приеду. А в Петроград приедешь — колокола звонят, пулеметы стреляют...— Извозчик, на Кронверкский!— Шестьдесят три рублика, барин, пожалуйте... А потом звонки каждую минуту. Приходят... взволнованные, взъерошенные... кричат... Про лучшего своего друга кричат: "Это изменник!" Эх...»

О своей все растущей симпатии к Горькому Волошин повторяет не раз, с удовлетворением подчеркивая, что Коктебель пришелся писателю по вкусу. 26 сентября

он пишет М. В. Сабашниковой: «Ты спрашиваешь о Горьком. Он уже уехал. Бидат я его каждый день и, в конце концов, полюбил. Он "совсем не похож". В нем бесконечная внимательность и любовность по отношению ко всему окружающему п просветленность очень больного и очень усталого человека. Ехал он в Коктебель неохотно, так как у него с этими местами связаны воспоминания об очень тяжелой поре жизни, когда он был чернорабочим при постройке феодосийского порта 35 А усзжая, он говорил, что непременно вернется сюда ранней весной». О том, что Горький «сразу же оценил Коктебель», пишет и Вал. Ходасевич. Тренев сообщает, что он и Алексей Максимович даже «собирались построить себе в Коктебеле дачи», но события отвлекли их «от этих мирных забот». Горький часто бывал у Тренева в гостях и однажды сфотографировался вместе с его семьей. 37

Уехал Горький из Коктебеля 12 сентября. В связи с его отъездом Волошин писал: «Коктебель пустеет, по погода стоит удивительная... He завидую тому.

кому надо быть сейчас в Петрограде».

С первых же лет советской власти волошинский дом — с его библиотекой, картинами, большим архивом — был взят под охрану. Широко распахнув двери для всех «писателей, ученых, художников и бродяг (в лучшем смысле этого слова)», Волошин превратил свое жилище в своеобразный дом творчества, получивший гордое наименование Дома поэта. До Горького доходили слухи о своеобразной волошинской «академии». 10 октября 1924 года поэтесса М. Шкапская писала Алексею Максимовичу: «Я только что вернулась с юга — из Крыма, с литературной дачи Волошина. Когда-то она принадлежала ему, теперь он предоставил ее в пользование литературной братии и у него собирается ежегодно огромное количество народу — литераторов, художников и артистов. В этом году там прожил целых четыре месяца Андрей Белый, приезжал Брюсов, жили Шенгели, 36 Соболь, 39 Остроумова-Лебедева, 40 Парнах, 41 Тренев, Полонская 42 и другие...» 43

В 1927 году гостившая у Горького в Италии А. И. Цветаева рассказывала о своем давнем друге. В письме ее к Волошину из Сорренто от 20 августа 1927 года с восторженным отзывом о «глубоко волшебном, ни на кого не похожем человеке» появилась приписка: «Мой сердечный привет Вам, Максимилиан Александрович!

А. Пешков». 44

В последние годы жизни Волошина, когда здоровье поэта сильно пошатпулось, материальное положение было трудным, его друзья обращались к Горькому с просьбой помочь поэту. В 1930 году ему писал об этом писатель Лев Остроумов, 6 1931 — бывшая политкаторжанка М. Степанюк-Беневская. 46 22 июня 1931 года просьбой «сделать  $uto-\hat{u}by\partial b$ » для нескольких «старых наших писателей»—

<sup>36</sup> Горький был в Феодосии летом 1891 года.

<sup>35</sup> Г. А. Шенгели (1894—1957) — поэт. <sup>39</sup> Андрей Соболь (1888—1926) — писатель

<sup>40</sup> А. П. Остроумова-Лебедева (1871—1955) — художница.

46 Там же, ItГ-рл, 26-30/I.

<sup>35</sup> Т. е. не похож на «официального» Горького, «на того Горького, о котором сейчас ппшут в газетах», как определил сам Волошин в письме к Ю. Львовой от 18 сентя ря 1917 года. Выражение «совсем пе похож» Волошин взял у маленькой девочки, которая, побывав впервые в зверинце, написала отцу: «Видела льва-(М. Цветаева. Живое о живом. «Литературная Армения», совсем не похож» 1968, № 7, стр. 69).

<sup>37</sup> Этот единственный фотоснимок Горького в Коктебеле воспроизведен в кн: Е. Сурков. К. А. Тренев. «Советский писатель», М., 1953, после стр. 208.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> А. П. Остроумова-Леоедева (10/1—1993) — художница.
<sup>41</sup> В Я. Парнах (1891—1951) — поэт и актер.
<sup>42</sup> Г. Г. Полонская (р. 1890) — поэтесса и переводчица.
<sup>43</sup> Архив М. Горького, КГ-II, 88—22—4.
<sup>44</sup> О пребывании в Сорренто А. Цветаева (А. Мейн) оставила воспоминация («Новый мир», 1930, № 8—9, стр. 94—115).
<sup>45</sup> Архив М. Горького, КГ—II, 55—15—4.
<sup>46</sup> Там жо БГ—рв. 26—30/I.

среди которых первым был назван М. Волошин — обратился к Горькому Леонид Леонов. 47 В ноябре того же года, по постановлению Совнаркома РСФСР, М. Воло-шину вместе с А. Белым и Г. Чулковым была назначена пожизненная персональная

пенсия.<sup>48</sup>

Умер Волошин 11 августа 1932 года. 19 августа Горький писал Э. Миндлину, задумавшему книгу о молодом человеке своего поколения: «Очень важно сопоставить Коктебель с Волошиным и Гуляй-Поле с Махно; подумав, Вы найдете в этих "разностях" нечто общее». 49 Это несколько неожиданное сопоставление сам Э. Миндлин комментирует так: «Разность, разумеется, очевидна. Это разность культур. Утонченная, рафинированная культура эстета, парнасца, мастера и живописца слова Волошина, с одной стороны, и дикая природа полуинтеллигента, слегка фипософствующего атамана налетчиков, анархиста Махно — с другой». Разность была и в том, что «Махно, пытаясь остаться самим собой, воевал и с белыми, и с красными. А Волошин, оставаясь самим собой, не воевал ни с кем. И все же белых он сторонился, а красным он помогал». Общим же было то, что «оба по природе они анархисты, индивидуалисты, один — примитивный и дикий, другой — европеизированный, эрудит». 50 Следует добавить, что Махно хотел превратить Гуляй-Поле в столицу своей вольницы, а Волошин создавал, уединившись в Коктебеле, своеобразную академию поэзии. Горький учитывал, видимо, и это обстоятельство.

Еще раз Горький услышал о Волошине в 1935 году от посетившего его в Тессели алупкинского художника Яниса Бирзгалса (1898—1968), который так вспоминает об этом: «Наш разговор перешел к Брюсову. Я упомянул, что с Валерием Яковлевичем незадолго до его смерти мне пришлось встречаться в Коктебеле у Максимилиана Волошина. С последним у меня как-то сложилось довольно близ-кое знакомство. Тут Алексей Максимович, высказав несколько критических замечаний о творчестве Волошина, все же пожелал более подробно узнать о последних годах жизни этого коктебельского поэта-отшельника, имя которого широко было известно в дореволюционное время. Я поделился своими впечатлениями о Максе и круге его знакомых, часто приезжавших к нему в этот интересный по своей своеобразной красоте уголок Крыма. Рассказал также о литературных и художественных материалах, оставшихся после смерти этого своеобразного поэта». 51 Я. Бирагалс, по-видимому, рассказал Горькому и о завещании Волошина, передавшего свой дом советским писателям для отдыха.

Таким образом, в течение тридцати лет (с 1904 по 1935) в сознании Горького,

среди тысяч других имен, не раз возникало имя Максимилиана Волошина.

В жизни же молодого Волошина, как мы видели, Горький сыграл значительную роль. Интерес к творчеству и личности «буревестника революции» не исчезал у него и в дальнейшем.

## из воспоминаний о багрицком

(ЛИЧНОСТЬ И МАСТЕРСТВО)

1

Мое первое знакомство со стихами Эдуарда Багрицкого произошло в июне 1924 года, когда молодая республика Советов отмечала 125-летие со дня рождения Пушкина.

В освобожденной Одессе рядом с Воронцовским дворцом расположилась редакция газеты «Моряк», в которой Багрицкий печатал свои стихи о победившей революции и обновленной России. Среди них едва ли не первое место заняло известное ныпе стихотворение о Пушкине. Тогда я впервые увидел эти стихи вслед

<sup>48</sup> «За коммунистическое просвещение», 1931, № 271, 20 ноября, стр. 4.
<sup>19</sup> М. Горький, Собрание сочинений в тридцати томах, т. 30, Гослитиздат, М., 1955, стр. 256.

51 Я. П. Бирзгалс. Страпички из воспоминаний (1935). Архив М. Горького,

MoΓ, 1-31-1.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Там же, КГ—II, 44—13—11.

<sup>50</sup> Э. Миндлин. Необыкновенные собеседники. Книга воспоминаний. «Советский писатель», М., 1968, стр. 40-41. Горький, по-видимому, не знал о большой культурной работе, которую поэт вел после Октября. Он возглавлял феодосийское отделение КрымКУБУ, помогая распределять академические пайки среди писателей, художилков и ученых; читал лекции в народных упиверситетах Феодосии и Симферополя; помогал археологам п геологам, псследовавшим знакомый ему с детства восточный Крым. Непрерывно работая как художник, Волошин активно участвовал на выставках не только в Феодосии, Одессе, Москве, Лепинграде, Риге, по и в Голландии и в Англии.

за краткой и по-революционному страстной биографической заметкой на свежем листе «Моряка», который на моих глазах солнечным июньским днем наклеил па газетный щит вышедший из редакции высокий человек в выгоревшей матросской робе:

И сердце колотилось безотчетно, И вольный пламень в сердце закипал, И в свисте пуль за песней пулеметной Я вдохновенно Пушкина читал! Идут года дорогой пеуклонной, Клокочет в сердце песенный порыв... ... Цветет весна—и Пушкин отомщенный Все так же сладостно вольнолюбив.<sup>1</sup>

С того далекого дня имена Пушкина и Багрицкого соединились для меня павсегда, но я еще не знал, что многое, если не главное, на моем пути определит личное знакомство с Эдуардом Георгиевичем и та школа высокой поэтической культуры, в которую он ввел начинающего поэта поначалу незаметно для него самого, — настолько внимательным и бережным было его отношение к работе тогда еще

молодого стихотворца.

В начале декабря 1932 года я приехал в Москву вскоре после того, как послад строгому мастеру на суд свой сборник «Мужество» (1932). Я встретил раньше, чем увидел Багрицкого, подрастающего сына поэта: смуглый мальчик, играющий с товарищами в мяч (это было во дворе дома на Проезде Московского Художественного театра), невольно оживил в памяти радостную и бунтующую силу стихов Багрицкого о декабристах и завоеванной свободе, — стихов, с нежной любовью обращенных к сыну. Идя к Багрицкому, я не знал, что он в тот же день готовился ехать в Ленинград. Услышав по телефону мой дрогнувший голос, он, не упомянув об отъезде, сказал: «Приезжайте!» И когда я приехал, сам хозяин открыл мне дверь, познакомил с женой и Д. П. Мирским. Багрицкий ценил в Мирском, который был частым гостем в его доме, бескорыстную преданность русской литературе и тонкое восприятие поэзии. Возвратившийся из Англии, где он не только читал курс русской литературы, но и вступил в Коммунистическую партию, Мирский видел в Багрицком одно из самых благородных воплощений правды новой жизни своей родины. Проводив Дмитрия Петровича, Багрицкий принес из другой комнаты мой сборничек. Одни строки он ругал, кое-что хвалил. Делал это своеобразно — не нравившееся как бы зачеркивал резким движением руки. Полюбившиеся стихи отчеркивал на полях ногтем. Когда он отметил:

К ярко радужным стеклам трамвая Ластятся руки деревьев. Мягкие пальцы листьев, Жесткие когти хвои И желтых сосновых шишек Детские кулачки,—

я поверил, что лучше этих строк никогда не писал.

Мы говорили о ленинградских поэтах оригинального и яркого таланта: Корнилове, Прокофьеве, Заболоцком, Гитовиче, Саянове. Было заметно, что поэзно Бориса Корнилова Эдуард Георгиевич ценил особенно высоко, справедливо выделяя лучшее и у других, даже таких молодых поэтов, как Николай Заболоцкий, недавно выступивший с замечательной книгой «Столбцы».

Я спросил о Владимире Нарбуте. Его самобытное мастерство, как и революционная активность в ЮГРОСТА (именно Нарбут привлек к этой работе Багрицкого в 1920 году), оказало плодотворное влияние на развитие таланта моего учтеля. Вместо ответа Багрицкий прочитал мне любимые стихи Нарбута разных стилевых планов, то с неповторимой страстпостью передавая энергию насыщенных тяжелой, «земной» силой образов:

Яблоками небо завалило, И поблек болотный молочай, Пара в дышло — дьявол сизокрылый! Селезепка ёкнула: «езжай»! <sup>2</sup>—

то обнаруживая в песенном лиризме кобзарей и народных певцов глубинные связи русских и украинских поэтов:

И сердцу верится, что скоро, От журавлей и до зари, Клюкою меряя просторы, Потянут в дали кобзари.<sup>3</sup>

<sup>2</sup> В. Нарбут. Александра Павловна. Изд. «Лирень», 1922, стр. 5. <sup>3</sup> В. Нарбут. Т. Г. Шевченко. В ки.: В. Нарбут. В огненных столбах. Изд. Одесского отдела печати, 1920, стр. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Э. Г. Багрицкий. О Пушкине («...И Пушкин падает в голубоватый...»). «Моряк», Одесса, 1924, № 517, 8 июпя.

В таком чтении звучал голос поэта, умевшего слушать свой народ и создавать незабываемой впечатляющей силы драматические картины его борьбы:

Кони бьются, храпят в испуге, Синей лентой обвиты дуги, Волки, снег, бубенцы, пальба! Что до страшной, как почь, расплаты? Разве дрогнут твои Карпаты? В старом роге застынет мед? 4

Произнося строфы Михаила Кузмина из недавно изданной книги «Форель разбивает лед», Багрицкий как будто дарил самому себе и тем, кто его слушал, беспенное богатство поэзии, пережитой и незабываемо воспроизводимой чутким

и умным мастером.

Потом он заговорил об Одессе, с которой в его воображении, как и для Пушкина, сливался мятежный и чарующий образ моря, океанских просторов, революционной юности. Среди духовно близких ему писателей-одесситов Багрицкий с особенным уважением и теплотой выделял Бабеля, читая при этом наизусть отрывки из его ромаптических новелл и цьес. Но о ком бы он ни говорил, передо мной упрямо вставали впервые увиденные на газетном степде «Моряка» слова самой большой его любви:

Я мстил за Пушкина под Перекопом, Я Пушкина через Урал пронес, Я с Пушкиным шатался по окопам, Покрытый вшами, голоден и бос.<sup>5</sup>

И я спросил Эдуарда Георгиевича: «Почему Вы не включаете эти строки

в свои сборники?» — Он ответил: «Они слишком классичны...»

Между тем стемнело... Прибежал разгоряченный игрой, остроглазый, быстрый Сева. «Почему так поздно, босяк?» — грозно спросил отец. В грубоватой интонации скрывалась нежная любовь. В этот вечер, когда он уезжал в Ленинград, чтобы выступить там в зале Капеллы, я видел у него уезжавшего вместе с ним и Верой Михайловной Инбер Виктора Борисовича Шкловского, ненадолго приходил Безыменский. Общий разговор коснулся недавно состоявшейся встречи инсателей у Горького с руководителями партии и правительства. На этом вечере, рассказывал Эдуард Георгиевич, его и Владимира Луговского попросили прочитать стихи. Он выбрал новую поэму — «Человек предместья», утверждавшую связь социалистических будней с победой революции:

Прошедшие с боем леса и воды, Всем ливням подставившие лицо, Чекисты, механики, рыбоводы, Взойдите на струганое крыльцо. Настала пора — и мы снова вместе! Опять горизонт в боевом дыму! Смотри же сюда, человек предместий: — Мы здесь! Мы пируем в твоем дому! <sup>6</sup>

Радостное возбуждение рассказчика напомнило мне эти строки. «Кажется, мои стихи понравились Сталину больше. Он аплодировал сильнее... А впрочем, — Багрицкий лукаво сощурился, — я был в сапогах, в простой блузе. Может быть,

Йосифу Виссарионовичу просто понравилась моя одежда...»

... На чтении Багрицкого в Ленинграде я не был. Да и выступал он публично только раз. Мария Ивановна Комиссарова, бывшая на этом вечере, рассказывала мне, что молодежь штурмом брала вход в Капеллу... Багрицкий даже при ярком свете люстр казался бледным. Он походил на большую нахохлившуюся птицу. Как будто отблеск «цыганского солнца» — лунного света — лежал на его непокорных, падавших на лоб волосах. Он читат завершающую часть эпической трилогии «Смерть пионерки» (1932), по отзывам тех, кто паходился в зале, — пезабываемо. В памяти его слушателей сохрапилось звучание голоса кобзаря, сказителя с южным произношением гласных: «Ппонэры Кунцева, пионэры Сетуни...» Мягко и властно голос большого художника доносил ставшие для многих дорогими слова о победе человека над смертью.

Вера Инбер вспоминает, как, возвращаясь в Москву, она была разбужена в поезде мелодией другого ритма: Багрицкий, борясь с приступом астмы, не-

громко читал: «Я помню чудное мгновеньс...»

Жизнь поэта оборвалась в перпод расцвета его духовных сил. В феврале 1934 года среди мпогих взволновапных откликов на тяжелую утрату в газете «Литературный Ленинград» появились и мои юпошеские строки:

<sup>5</sup> «Моряк», Одесса, 1924, № 517, 8 июня. <sup>6</sup> Эдуард Багрицкий. Стихи и поэмы. Гослитиздат, М., 1956, стр. 178.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> М. Кузмин. Форель разбивает лед. Издательство писателей в Лешинграде, 1929, стр. 12.

Черною смолой облиты днища, Словно великана голенища...

В падалицу, в буреломный клекот С песнею шел путник одинокий.

Серые глаза и нос с горбинкой, Волос перевит седой травинкой...

Именно тогда я обратился к старым, полузабытым одесским изданиям, где публиковались затерянные, не включенные в сборники стихи поэта. Им была посвящена и моя вузовская дипломная работа, названная «Путь к победителям».

Многое из того, что я с увлечением и любовью разыскивал и публиковал, ало известную помощь при подготовке будущих посмертных изданий оказало

Э. Г. Багрицкого.

публикация под заголовком «Окна РОСТА Эдуарда Багрицкого» в «Лепинградской правде» 24 апреля 1941 года положила начало изучению этоп важной работы поэта в дни гражданской войны. Однако имя соавтора Багрицкого — художника А. М. Глускина, с которым я встретился в Москве в 1946 году, здесь, как и в большой серии «Библиотеки поэта» (Л., 1964), отсутствовало. В воспоминаниях, написанных по моей просьбе после нашей встречи, А. М. Глускин рассказал: «Одесса, июнь 1920 года. Пушкинская улица, угол Греческой. Двухэтажный дом, на фасаде вывеска— "ЮГРОСТА". Одесса все еще находилась под угрозой. Не хватало продовольствия, под-

нимала голову внутренняя контрреволюция. Недалеко польский фронт. Все эти обстоятельства превращали ЮГРОСТА в штаб пропаганды. Кого только не было в этом коллективе - художники, поэты, буквописцы, маляры, копи-

ровщики и прочий люд.

С каждой новой оперативной сводкой у поэтов рождались новые темы. Багрицкий очень своеобразно преподносил художникам тему. На листе бумаги карандашом он рисовал несколько картинок, всегда смешных, выразительных. Под каждым рисунком были подписаны его стихи. Бывало, что он давал по четыре и больше стихотворных подписей за день. Каждая из четырех до шестнадцати строчек.

Мне, довятнадцатилетнему художнику, самому молодому из всех, не имев-шему опыта работы над карикатурой, было легко работать по темам Багрицкого.

Для меня они были не только темой, но почти что первым эскизом.

... Надо вспомнить время и наш возраст, чтобы понять, как звучали для нас

летом 1920 года стихи Багрицкого».

Вспоминаю, с каким волнением перебирал я в 1939—1940-х годах листки плакатов ЮГРОСТА, сбереженные в архиве Одесского художественного музея. Эскизы, как рассказал мне тогда директор музея О. Д. Зейлигер, создавали молоцые художники: Б. Ефин тогда директор музея. Подписи к ним писали: Э. Багрицкий, В. Катаев, Ю. Олеша, В. Сосюра...

На некоторых эскизах, с которых перерисовывались большие плакаты, можно различить полустертые надписи: «тема Багрицкого». Но большинство надписей, которые по стилевым признакам или по почерку казались мне принадле-

жавшими Багрицкому, были безымянны.

Для установления авторства потребовалась кропотливая работа Одесского института научно-судебной экспертизы. Из представленных для исследования 23 подписей к окнам РОСТА пятнадцать оказались выполнены рукой Багрицкого.

Кроме того, имелись еще десять, подписанных его именем. В отличие от Окон РОСТА Маяковского, в одесской коллекции хранились пе размноженные коппи, а оригиналы. К сожалению, после освобождения Одессы от фашпстской оккупации в одном из подвалов музея была обнаружена лишь часть спрятанных там «окон». Среди пропавших оказались и работы Багрицкого.

образом, переданные мною в Институт мировой литературы им. А. М. Горького фотокопии и перерисованные по моей просьбе в 1940 году в цвете коппи нескольких «окон» являются ныне напболее полным сводом ра-

бот Э. Г. Багрипкого в ЮГРОСТА.

О том, что мучило и волновало Багрицкого в ту пору, когда он работал в коллективе ЮГРОСТА, мы узнали позднее из пеоконченных автобиографических заметок поэта, найденных в его архиве, хранящемся в Институте мировой литературы: «...Даже в 1919 году в Красной Армии я все еще писал поэму о граде Китеже (выискивая по Далю напболее заковыристые слова.

Научила меня понимать стихи Роста, в которой я работал в 1920 году. Я понял, что чем стих проще, доходчивее. . .) Мне казалось, что русская поэзия должна вернуться к своему первому истоку. к "Слову о полку Пгореве", что современность

и фантастика, окруженные символами. дополняют друг друга.

<sup>7</sup> Цпт. по рукоппси, хранящейся в личном архиве.

Вечерами я писал стихи о чем угодио: о Фландрии, о Летучем Голландде. Тогда я искал сложных исторических аналогий, забывал о том, что было вокруг... Я сще не понимал прелести использования (в литературе) собственной биография.

Гомерические образы, вычитанные из книг, окружали меня. Я еще не был во времени — я только служил ему. Потом я почувствовал провал — очень уж мое творчество отъединилось от времени. Два или три года не писал я совсем. Я был культурником, лектором, газетчиком — всем, чем угодно, — только бы услышать голос времени и по мере сил вогнать его в свои стихи.

Я понял, что вся мировая литература ничто в сравнении с биографией сви-

детсля и участника революции».

Мне кажется, что это до предела правдивое признание является отправной

точкой, ключом к лучшему, что было создано Эдуардом Багрицким.

Книги Эдуарда Багрицкого «Юго-запад» и «Победители», его поэмы «Дума про Опанаса», «Смерть пионерки», «Человек предместья», «Последняя ночь» являются образцами оптимистического осмысления истории, связанной с личной судьбой

Тяга поэта к прекрасному, которое противостоит жестокому и уродливому, поиски его и бескомпромиссные решения свидетельствуют о главном мериле, ко-

торым Багрицкий проверял силу своих стихов.

Это мерило — Ленин, Октябрьская революция, Родина. Он отлично знал историю своей родины, любил ее природу. В истоках истории, уходящих в прадедовские времена, в синтезе взаимоотношений современного человека с окружающим сто миром итип, зверей, заповедных дубрав следует искать первооснову проникнутой духом народного героического эпоса, песен и сказаний революционно-романтической поэзии Багрицкого. Не случайно поэтому среди древних памятников южнославянской культуры на развитие художественного мышления Багрицкого, как уже показано многими учеными и мемуаристами, оказало влияние «Слово о полку Игореве».

Эту взаимосвязь одним из первых установил поэт и переводчик Марк Тарловский. В его интересном очерке «Багрицкий и животный мир» в справедливо сопоставлены слова «Думы» «Брешут рыжие лисицы на чумацкий табор» 9 с послужившей основой этого поэтического парафраза картиной «Слова»: «Лисици брешутъ

на ч брвленыя щиты».

Точно так же строки

Див сулит полночным кличем Гибель Приднестровью...<sup>10</sup>

ведут нас к «Слову»: «Дивъ кличетъ врърху древа — велитъ послушати земли незнаем». Д. С. Лихачев в исследованиях «Слова» не раз подчеркивал, что гениальная поэма оказала мощное влияние на развитие крупнейших русских писателей.

Известный собиратель всего, что так или иначе связано в отечественной литературе со «Словом», В. Ф. Соболевский, живший в те годы в Одессе, рассказал мне о том, что Багрицкий в 20-е годы был не только страстным пропагандистом

«Слова», но и сам создал тогда стихи по его мотивам.

Свидетельствовал о том же поэт и переводчик Д. Г. Бродский. Багрицким, рассказывал он мне, были в ту пору написаны поэмы «Последний перевал», «Сон Игоря», «Остров Цитеры», «Марсельеза». Ни одна из этих поэм до нас не дошла. В «Сне Игоря», оставшемся в памяти слушавших эту поэму прекрасным перепевом «Слова», были такие строки:

> Скрипят возы в полях, А зори тлеют кровью.

Мне стелят изголовье На душных соболях.

Д. Г. Бродский сообщил и о другом произведении народного эпоса, любимом Багрицким и также нашедшем отклик в «Думе про Опанаса». Это «Дума о Морозепке», знакомая Багрицкому по собранной Гербелем антологии «Поэзия славян»:

> Из-за гор, из-за высоких, войско паступает, Впередп всех Морозенко, конь под ним играет.

Тело белое покрыто красною насечкой, Где проедет Морозенко, кровь струптся речкой.

Посадили Морозенко на пивную бочку, Сняли, сняли с Морозенко красную сорочку.

Э. Багрицкий. Стихи и поэмы, стр. 90.

<sup>10</sup> Там же.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> В кн.: Эдуард Багрицкий. Воспоминания современников. «Советский писатель», М., 1973, стр. 91—100.

В «Думе про Опанаса», как и в «Слове», образ певца и воспеваемой им родины, любимой земли, неотделимы. Певец предупреждает об опасности, печалится и сам направляет на правый бой. «Ветер, солнце, грозовые тучп, в которых трепещут синии молнии, утренний туман, дождевые облака, щекот соловьиный по ночам и галочий крик утром, вечерние зори и утренние восходы, море, овраги, реки составляют огромный, необычайно широкий фон, на котором развертывается действие "Слова", передают ощущение бескрайних просторов родины» 11 — Д. С. Лихачев верно передает поэтическую многогранность и масштабы духовного кругозора певца в «Слове о полку Игореве».

В ранних и зрелых произведениях Багрицкого мы ощущаем вместе с поэтом радость приобщения к солнечному и звездному небу. Когда Багрицкому было семь лет, он придумал стихотворение, в котором, как рассказывали мне перед войной близкие поэта, была строчка: «Куда ведет нас Млечный путь...» Строчка, для ребенка неожиданная. Солнце, ночные светила были постоянно с поэтом. Вспомним «Слово». «Тогда Игорь возре на светлое солнце и виде от него тьмою вся своя воя прикрыты». 12 Затмение, казавшееся в ту пору грозным предзнаменованием, как бы пророчит гибель Игоревой дружине.

Познание мира, истории и человека в поэзии Багрицкого немыслимы вне

проникновения в жизнь природы:

Пустынное солнце над морем встает, Чтоб воздуху таять и греться; Не видно дубка, и по волнам плывет Кавун с нарисованным сердцем...

(«Арбуз»)

Если не по звездам — по сердцебиенью Полночь узна́ешь, идущую мимо...

( «Бессонница» )

И звезды
Над первобытною тишью
Распороты первой
Летучею мышью...

(«Весна»)

Звездный Воз ему дорогу Оглоблями кажет.

(«Дума про Опанаса»)

В каждом стихотворении по-разному эти звездные миры живут, неотделимые от человеческой радости и боли. Они пророчат горе, предвещают победу:

Издалека темь ночная Тлеет каганцами.

(«Дума про Опанаса») .

Эти каганцы, огоньки в крестьянских избах — тоже звезды. А когда наступает час войску Котовского нанести удар по махновцам, образ солнца передает торжество победителей и горечь поражения побежденных:

Омываясь горькой тенью, Встало над землею

Солнце нового сраженья — Солнце боевое...

(«Дума про Опанаса»)

Я привел из десятков родственных образов лишь небольшую часть. Опи в в «Трясине», и в «Папиросном коробке», в «Происхождении», в стихах «Весна, ветеринар и я», в «Последней ночи» и в «Феврале» — поэмах о потерянном и воскрешенном революцией поколении. И во многих из них живет прошедший почти тысячелетие отсвет «Слова». Так наивная космогония, где вселенная составтяла

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Д. С. Лихачев. «Слово о полку Игореве». В кн.: Слово о полку Игореве. Куйбышевское книжное издательство, 1974, стр. 22.
<sup>12</sup> Там же, стр. 36.

предмет удивления, ужаса и восторга человека, сменилась точным и ярким виде-

нием изменяющегося мира.

В предисловии к готовившейся, но так и не вышедшей в свет в библиотеке «Огонька» книжке «Семь молодых одесситов» (оно сохранилось в архиве О. Колычева) Бабель, на первый взгляд, шутливо, а по сути серьезно писал о своем друге: «В Одессе каждый юноша, пока он не женился, хочет быть юнгой на океанском судне. Пароходы, приходящие к нам в порт, разжигают одесские наши сердца жаждой прекрасных и новых земель.

жаждой прекрасных и польза всисты.

— вагрицкий — плотояднейший из фламандцев. Он пахнет, как скумбрия, только что изжаренная моей матерью на подсолнечном масле. Он пахнет, как уха из бычков, которую на прибрежном ароматическом песке варят малофонтанские рыбаки в двенадцатом часу июльского неудержимого дня. Багрицкий полон пурпурной влаги, как арбуз, который когда-то в юности мы разбивали с ним о при-

чалы в Практической гавани у пароходов».

Но хотя Багрицкий во многих стихах «Юго-запада» был почти таким, как рисовал его Бабель, в его походной сумке уже лежали страницы «Думы про Опанаса», а на «враждебный Запад» рвались строки «Разговора с комсомольцем Н. Дементьевым»:

Под ветром снова В дыму іцека; Вьется слово Кругом штыка...

Пусть покрыты плесенью Наши костяки, То, о чем мы думали, Ведет штыки...<sup>13</sup>

Пока Багрицкий ощущал в себе силу воображения, пока его глаза глядели

в простор земли и моря, его слово не переставало бороться.

Недавно, перечитывая «Дневник» Жюля Ренара, я встретил слова, которые, как мне кажется, можно отнести и к тому, чего добивался в своей поэзии Эдуард Багрицкий: «Поэту недостаточно мечтать: он должен наблюдать. Я убежден, что менно так обновится поэзия... Трудно поверить, как сильно давит на нас до сих пор старая мифология. Зачем петь, что дерево обитаемо фавном? Дерево обитаемо самим собою. Оно живет: вот чему надо верить... Зачем рядом с жизнью создавать другую жизнь? Фавны, ваше время прошло! Теперь поэт должен бсседовать просто с деревьямп». 14

В одной из записных книжек поэта сохранилось начало неоконченной статьи. В ней Багрицкий отвечал критикам, обвинявшим его в том, что он «увидел мир, расцвеченный красками Гогена, потерявший свои очертания, напряженный и истекающий семенем». Жаль, что мысль поэта здесь обрывается. Но за него отвечают сами стихи в их борьбе, идейном росте, стихи о людях, преобразующих природу,

строящих будущее.

Не об этом ли счастье художника, обогащенного жизнью, говорил когда-то Поль Гоген: «Пейзаж, его свежие жгучие тона потрясли и ослепили меня. Было так легко рисовать то, что я видел, пакладывая на холст без особых раздумий красную или синюю. В реках меня восхищали золотые переливы. Зачем же сомневаться и не дать всей этой солнечной радости, всему этому золоту вылиться в собствепных произведениях». 15

Подобную власть и право художника воплотил в своих стихах и поэмах и

Эдуард Багрицкий.

Поэт и его герои продолжают жить. Об этом свидетельствует хотя бы такой пример. В дни своего 50-летия Ленинский комсомол дважды отметил память Эдуарда Багрицкого: в первый раз, воздав почесть погибшему на фронте сыну поэта, второй раз, занеся в Книгу Почета Московской городской пионерской организации имени В. И. Ленина имя инонерки, ставшей прообразом Вали в знаменитой поэме Багрицкого. Я помню, с каким волиением рассказывала мне об этом жена Багриц-

кого Лидия Густавовиа, хранитель его паследия.

Л. Г. Багрицкая скончалась 29 июня 1969 года. Вскоре был сдан в издательство «Советский писатель» подготовленный ею сборник воспоминаний современников о Багрицком. В последние годы жизни Лидии Густавовны я помогал ей в этой работе и сохрапил несколько писсм этих лет. Лидия Густавовна жила тогда в Москве в писательском доме на Лаврушинском переулке вместе с сестрой Ольгой Густавовной, женой Юрия Олеши. Девичья фамилия сестер — Суок. Это имя Олеша дал девочке, героине своей сказки «Три толстяка». Невысокого роста седая женщина с благородным спокойствием лица, Лидия Густавовна несла в себе живость, при-

<sup>13</sup> Э. Багрицкий. Стихи и поэмы, стр. 106.

 <sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Жюль Ренар. Дневник. Изд. «Художественная литература», М., 1965, стр. 48.
 <sup>15</sup> Поль Гоген. Изд. «Артия», Прага, 1963, стр. 18.

сущую южанам. Ее квартира в зелени, в цветах напоминала о юге. Большой цолтрет Багрицкого, фотографии сына, писателей, книги, вырезки собирались и хра-

нились там на редкость бережно и любовно.

Когда жена Багрицкого узнала о том, что в космосе побывала его книга. опа послала в Звездный городок письмо с горячей благодарностью, пластпику с записью стихов. Может быть, это событие напомнило ей золотой осенний день 1933 года, когда она и муж со своего высокого этажа видели поднявшуюся над Москвой звезду

когда она и муж со своего высокого этажа видели поднявнуюся над москвой звезду стратостата. Поэт тогда звонил по телефону друзьям и спрашивал: «Видели? У меня такое чувство, словно мы живем накануне небывалых событий. Первый взлет!» Последний раз мы побывали в гостях у Лидии Густавовны вместе с женой. В тот вечер она рассказывала нам о дружбе Эдуарда Багрицкого с Назымом Хикметом. Молодой турецкий поэт, политэмигрант, навестил их в Кунцеве. Он очень любил стихи Эдуарда Георгиевича. Позднее Хикмет так писал о нем: «Среди многих качеств Багрицкого, которые мне особенно нравятся, самое главное, что он — революционный романтик. Как я люблю этого человека! Целыми днями я могу сидсть, глядя в его братские глаза, среди его рыб, среди его птиц, среди его стихов».

Багрицкий и Николай Дементьев были первыми переводчиками стихов Назыма Хикмета на русский язык. Книга переводов вышла в свет в 1932 году. В ней была

опубликована и «Песня пьющих солнце»:

Те, кто погибли, погибли в борьбе. Солнце служит для них могилой.

Их отвага гремит В боевой трубе, Содрогаясь, как бычьи жилы.

Это песня новых Икаров, не страшащихся огня. В ней звучал отголосок давних походов, мечты и надежды освобождающегося человечества. Хикмет не знал еще тогда, какие испытания ждут его впереди, но уже был готов к ним.

Он сохранил на всю жизнь любовь и признательность к своему другу, русскому поэту. Когда в январе 1961 года в Москве состоялся большой вечер, посвященный памяти Багрицкого, Назым Хикмет не мог присутствовать на нем из-за болезии. Он направил в президиум записку. Ее копия сохранилась у Лидии Густавовны:

«Товарищу А. А. Суркову

#### ДЛЯ ЭДУАРДА БАГРИЦКОГО

Брат, я часто бываю в разных краях нашей советской родины, бываю и за границей. Недавно был во Франции, в Италии. И у нас и там люди, любящие самое большое из созданного человечеством, т. е. поэзию, — знают и любят тебя.

> Ты прекрасно звучишь на итальянском языке. Сегодня тебе шестьдесят пять лет. Москвичи пришли слушать твое слово. Но я знаю: когда тебе будет 650 лет, москвичи снова придут. Ты вечен, как поэзия, брат мой, друг мой, товарищ мой — Багрицкий.

> > Назым Хикмет.

7 января 1961 года».

Поход победителей, героев Багрицкого, продолжается. Они уже на пороге. па пороге грядущего. Багрицкий любий это слово. «Ты встал на пороге веселых времен!» — так обращается поэт к будущему бойцу — сыну. И, наконец, уже ко всем нам обращены эти пророческие слова:

> Звезда стоит на пороге — Смотри — не вспугни ее! 16

В мокрых от дождя ветках поэт видел Вселенную. Будет час, когда одпу пз новооткрытых, вставших на нашем пороге звезд грядущие астрономы назовут и его именем!

ВСЕВОЛОД АЗЛРОВ

16 Э. Багрицкий. Стихи и поэмы, стр. 130.

2

В юности я писал стихи и показывал их в журналах. В «Новом мирс» меня принимал Михаил Александрович Зенкевич. Я знал и тогда, что до революции он был поэтом-«адамистом», воспевавшим сумрачный первобытный мир «тучпых удавов» и «гигантских травоядных», назвавшим свой первый сборник, который вышел в 1912 году, словами Баратынского — «Дикая порфира». Но ничего «дикого» в самом Зенкевиче не было. Передо мной сидел очень корректный, цивилизованный, аккуратный человек, похожий не на поэта, а скорее всего на управляющего делами какого-нибудь большого учреждения.

Зимой 1930 года Зенкевич посоветовал мне показать стихи Эдуарду Багрицкому. В назначенный день я пришел в редакцию «Нового мира» и стал ждать. Паконец в дверях показался странный, замерэший человек в шапке со спущенными ушами, а еще до того послышался его хриплый, как будто тоже обмороженный

голос. Это и был Багрицкий.

Сейчас, в наше время, по радио передают запись чтения Багрицким одного из самых сильных стихотворений Блока «Шаги командора». В великолепном исполнении Багрицкого это не совсем и не только Блок — это Блок и Багрицкий. Стихотворение в исполнении Багрицкого звучит менее лирично и более грозно, чем текст Блока. И полностью «совпадают» оба поэта, когда Багрицкий читает строки:

Настежь дверь. Из непомерной стужи, Словно хриплый бой ночных часов— Бой часов: «Ты звал меня на ужин. Я пришел. А ты готов?..»

Такими, как будто появившимися из «непомерной стужи», я услышал впервые шаги и голос Багрицкого. Потом я стал бывать у него дома, на московской квартире. В очень чисто прибранной и насквозь прокуренной комнате висели клетки с птицами и стояли аквариумы. В этой комнате я впервые увидел поэта, похожего на поэта, человека, который может быть только поэтом, а не кем-нибудь другим, и удивительно похож на свои стихи. Мощное тело и массивная голова, со спадающими на лоб прядями совершенно седых волос (а ведь ему тогда было только 35 лет!). Энергичный, упрямый рот и в нем всего несколько зубов. И необыкновенные — синие и глубокие, ясные и вдохновенные — глаза. Он сам лучше всего сказал о них в поэме «Человек предместья», когда писал о времени:

Такое ж сутуловатое, как я, Такое ж, как я, презревшее отдых, И, вдохновеньем потрясено, Глаза, промытые в сорока водах, Медленно поднимает оно.

Летом он слушал стихи на тахте, раздетый до пояса, откашливаясь, слушал очень внимательно до самего конца и только потом делал замечания. Но учить не умел. Он мог сказать: «Перечисление в поэзии—самый простой и легкий прием», или: «Это хорошо, а это плохо», или: «Так писать нельзя». Но почему «нельзя»—почти не объяснял или говорил об этом не очень отчетливо, не очень ясно. Недаром он сказал о Тиле Уленшпигеле, в котором олицетворил себя: «Умевший все и ничего не знавший». Это было высокое «незнание». У него, как у всякого значительного поэта, многое шло от интуиции, а не от точного знания. Эту интуицию, победоносно минующую «правила», он передать другим не мог. Так бывает не только у больших поэтов, но и у больших ученых, которые уж конечно не могут научить, как сделать открытие, а сами делают его смело и безошибочно.

Багрицкий был учителем в высшем смысле: он учил самим собой, своими стихами, своим чтением, своим отношением к жизни, своим презрением к мещап-

ству. Такпм оп п остался в моей памяти:

И видится мне сквозь намокшие рамы, Сквозь черную степь непомерной длины Учитель-поэт, занятой и упрямый, Рождепный для ветра, стихов и веспы...

Мне хочется рассказать, как Багрицкий читал стихи, что и кого оп любил

Багрицкий читал изумительно, по именно как поэт: он «подвывал» и четко выделял ритм стихотворения. Все «чужие» стихи, а не только «Шаги командора» Глока, в его чтении казались необыкновенно торжественными и значительными. Значительность эту подчеркивало то, что у Багрицкого очень твердо и жестко звучали согласные и никогда не было «е», а только «э». В сохранившейся записи чтения им отрывка из «Думы про Опанаса» мы слышим: «Кричит чэтвэртый вэтэр».

Все в чтении Багрицкого приобретало грозное, глухое величие, как будто выд не ветер, а тот поэтический «ветр», о котором так захватывающе говорил Тютчев:

О чем ты воешь, ветр ночной? О чем так сетуешь безумно?...

Каковы же были литературные вкусы Еагрицкого? Кое-что мне в них даже сейчас трудно объяснить. Так, он утверждал, что из русских классиков больше всего любит Достоевского. Это и тогда меня удивляло: поэзия Багрицкого, по-моему, чужда трагических изломов Достоевского. Но большинство литературных вкусов Багрицкого вполне «вписывалось» в его собственный творческий облик. Яркость и конкретность стиля Багрицкого определяла целый ряд его художественных симпатий. Он никогда не был поэтом-оратором. Потому-то, когда речь зашла о Маяковском, он, несмотря на всю свою любовь и уважение к нему, сказал, что это «остафизически ощутимых деталей. В «Думе про Опанаса» жеребец сверкает под Котовским «белым рафинадом». О мире у Багрицкого сказано: «Ухвати и, как птицу, сожми в руке». Эта предельная конкретность отделяет Багрицкого от многих поэтов XIX века.

Понятно, что Багрицкий любил Бабеля с его яркостью стиля, хвалил мастера художественной детали Николая Ушакова и цитировал строки из нравившегося ему второго сборника этого поэта «30 стихотворений», который вышел в 1931 году. «Кримгильда — рыжая супруга, оставь шитье...» Понятно и то, что Багрицкий с увлечением читал стихотворения, наполненные конкретными образами. Например, «Старую шарманку» Иннокентия Анненского, где «камень бел и гулок, и глядиг раскрытое окно, как трава одела закоулок», и стихотворение Бунина, пачинавшееся так: «Свекровь-госпожа в терему до полдён заспалась: Спи, ро́дная, спи, я одна, молода, убралась...», — пленявшее его прекрасным народным языком и искусным развитием действия (это стихотворение «Невестка», с 1934 года печатавшееся под названием «Отрава», — Н. Ф.).

Как-то Багрицкий сказал, что ему не нравится Гумилев, и назвал его «эстетом». И в самом деле, «вещность» Гумилева нередко растворяется в изысканности его поэтического стиля. И тут же, говоря о Гумилеве, Багрицкий как бы в противовес ему похвалил и обещал прочитать стихи другого акмеиста — Нарбута. Их он мне так и не прочитал, я прочитал их сам и понял, что нарочито грубоватая манера Нарбута должна быль ближе Багрицкому, чем рафинированный стиль Гумилева. Багрицкий в 1920 году работал вместе с Нарбутом, когда тот заведоват одесским ЮГРОСТА. После смерти Багрицкого Нарбут много сделал для собирания его паследия и в 1936 году издэл альманах «Эдуард Багрицкий».

У Нарбута много патурализма, но есть и хорошие, очень конкретные и выра-

зительные стихи:

Вперевалку, еле двигая рогами, Мордою тупою и зобатой выей— Мерно тащатся волы над колеями, И глаза их—луны, синие, живые.

Паверное, эти «живые луны» Багрицкому нравились!

Багрицкий увлеченно и радостно говорил о поэзии Николая Тихонова и о том, что Тихонов его «одногодок» (Тихонов был моложе его всего на год). Багрицкому не могли не нравиться занимавшие одно из главных мест в творчестве Тихонова мужественные баллады: он ведь и сам писал баллады («Тиль Уленшпигсль», «Птицелов») и прекрасно их переводил («Разбойник» В. Скотта, «Джон Ячменное Зерно» Р. Бернса). На мой довольно наивный вопрос: «Что лучше — бессюжетные или сюжетные стихи?» — оп ответил: «По-мосму, все-таки сюжетные».

Сюжетность и балладность он ценил в книге «Улица Красных Зорь» Александра Прокофьева, которая вышла в 1931 году. В ней есть строки о мужестве

люден, прошедших через гражданскую вонну:

Иам крышей служило пебо, туманы с боков да мгла. Мы пили такую воду, которая камень жгла.

В этой книге Багрицкий видел влияние Кпилинга и все собпрался прочитать мпе его стихи. Кинлинг, разумеется, был предельно далек от Багрицкого, Тихонова и Прокофьева по своим общественным взглядам, но мужественность поэзии Кпилинга и некоторые художественные приемы его были иногда близки этим поэтам. Да и не только им. Совсем недавно поэт М. Дудии говорил о том, что в финскую воину оп «пронес в своем вещевом мешке» однотомник Кпилинга, и прибавлял: «Действовало на душу, доставляло радость».

Багрицкий любил произведения с топкими и сложными сюжстами. Я уже рассказал, что оп декламировал стихотворение «Отрава» Бунина. Прошло так много лет, что сначала я вспомнил в нем лишь следующие строки с очень копкретными образами: «На хвое примятой княгиню положите вы, С болотною мятой округ

восковой головы». И вместе с тем я смутно чувствовал, что стихотворение Бунина гораздо значительнее этих строк. Но я не мог вспомнить даже его заглавия. Когда я наконец разыскал стихотворение Бунина по большой серии «Библиотеки поэта», то понял, что Багрицкий ценил в нем не одну конкретность образов, но и мастерство разработки сюжета. Столь же мастерское развитие сюжета можно найти и в поэзии самого Багрицкого, хотя бы в знаменитой «Думе про Опанаса». Дело здесь, конечно, пе во влиянии Бунипа, а в том, что Багрицкого тянуло к таким стихотворениям, которые гармонировали с его собственным стремлением к острой сюжетности.

Была еще одна сторона поэзии Багрицкого, явно влиявшая на его художественные симпатии — историческая масштабность. Эта масштабность сильнее всего проявилась в поэме «Последняя почь», написанной им в 1932 году. Поэма Багрицкого — это произведение о какой-то таинственной последней ночи старого мира, совпавшей с юностью автора и с кануном войны, разразившейся 1 августа 1914 года. Эту дату Багрицкий, вероятно, считал рубежом, на котором кончился девятнадцатый век и начался век двадцатый. Он «удлинял» девятнадцатый век на 14 лет и здесь отличался от Блока, который, наоборот, «укорачивал» его в поэме «Возмездие» на 19 лет, находя, что новый, двадцатый век, с его историческими бурями, родился 1 марта 1881 года — в день убийства народовольцами Александра II. «И этот века

час дневной — Последний — назван первым марта», — писал Блок.

С исторической масштабностью поэзии Багрицкого, по моему мнению, была связана его любовь к Баратынскому. Я помню, как Багрицкий, автор великолепных стихов о Пушкине, говорил, что Баратынский «иногда заслоняет для него Пушкина». Багрицкий читал мне «Пироскаф» (т. е. «Пароход»), стихотворение, которос замечательный поэт пушкинской поры написал в 1844 году, ночью на корабле во время переезда по Средиземному морю из Франции в Италию, стихотворение, полное самых радостных надежд, так трагически не оправдавшихся (попав в Италию, Баратынский неожиданно умер в Неаполе в возрасте 44 лет). Родившийся и долго живший в Одессе Багрицкий был поэтом моря — в его стихах физически ощутимы прохлада, свежесть и брызги: бурун Азовского моря разлетается «брызгами вдрызг», бузина у Багрицкого «сырая», а мир «блестит, как вода, как промытый дождями кленовый лист». Именно влажность привлекала Багрицкого в строфе «Пироскафа» Баратынского, которую он читал с великолепной торжественностью:

С детства влекла меня сердца тревога В область свободную влажного бога; , Жадные длани я к ней простирал. Темную страсть мою днесь награждая, Кротко щадит меня немочь морская, Пеною здравия брызжет мне вал!

Но это для Багрицкого было все же не главным в Баратынском. Больше всего любил он «Последнюю смерть» Баратынского и как-то полностью прочитал мне это довольно длинное произведение (у Баратынского много «последнего», даже в заглавиях стихотворений: «Последний поэт», «Последняя смерть»— не с этим ли

связано заглавие поэмы «Последняя ночь» Багрицкого?).

«Последняя смерть» в самой большой степсии гармонировала с исторической масштабностью поэзии Багрицкого. Стихотворение это до сих пор недооценено. В нем часто видят только выражение философского пессимизма Баратынского. Да, Баратынский действительно изображает здесь гибель всего человечества: солнце в конце стихотворения восходит над навсегда опустевшей землей, где уже нет людей, а природа среди глубокой тишины облачилась «в дикую порфиру древних лет». Но ведь у Баратынского в «Последней смерти» есть поразительные пророчества о проблемах, которые вполне реально встали сейчас перед людьми XX века с его бурным развитием техники. Разве не говорится в стихотворении Баратынского об огромных технических завоеваниях, о достижениях авпации (человек «уж рассекал небеспые равнины По прихоти им вымышленных крил») и вместе с тем об отрицательных сторонах необычайно быстрого прогресса: о гиподинамии — недостатке физического движения у человека и о сокращении рождаемости во многих цивилизованных странах? Баратынский писал о поколениях «грядущих годов»:

И умственной природе уступила Телесная природа между них: Их в эмпирей и в хаос уносила Живая мысль на крылиях своих; Но по земле с трудом они ступали, И браки их бесплодны пребывали.

Багрицкого в 30-е годы эти проблемы и опасности вряд ли могли волновать так, как нас — людей 70-х годов, ставших свидетелями гигантского технического «взрыва». «Последняя смерть» Баратынского захватывала Багрицкого, потому что была грандиозной всемирно-исторической панорамой:

События вставали, развивались, Волнуяся, подобно облакам, И полными эпохами являлись От времени до времени очам...

Это ведет к «Последней ночи» Багрицкого, где поэт чувствует себя частью таинственной, странной, волшебной ночи, которой уже не суждено повториться:

Я был ее зеркалом, двойником, Второю вселенной был. Планеты пронизывали меня Насквозь, как стакан воды, И мне казалось, что легкий свет Сочится из пор, как пот.

Стихи эти тоже грандиозны, космичны, эпохальны.

И здесь, в связи с «Последней ночью» Багрицкого, стоит сказать еще об одном произведении — о стихотворении Владислава Ходасевича «Обезьяна». У Ходасевича много бледных и просто скучных стихов. Ясно также, что политические взгляды Ходасевича, попавшего в конце концов в ряды эмиграции и активно выступавшего с антисоветскими статьями, были совершенно чужды Багрицкому. Но в некоторых лучших стихотворениях Ходасевича Багрицкому нравилась поэтическая «пзобретательность». Он прочитал мпе интересное стихотворение Ходасевича «Автомобиль», где возникают два автомобиля: один со светлыми белыми лучами, а другой — с черными, разрушающими «простой и целый» мир поэта. Но еще сильнее привлекало Багрицкого большое стихотворение Ходасевича «Обезьяна», которое он однажды мне полностью прочитал. Стихотворение Ходасевича написано в 1919 году, по его темой был тот же исторический рубеж, который так волновал Багрицкого и вдохновил его на «Последнюю ночь» — 1 августа 1914 года. В стихотворении Ходасевича рассказывалось о том, как обезьяна бродячего серба в знак благодарности подала руку напонвшему ее в страшный зпой поэту. В нем утверждалась человечность, доступная даже обезьяне — этому «пищему зверю». Тем более резко и грозпо звучала графически отделенная от текста стихотворения заключительная строка, говорящая о 1 августа 1914 года — о дне начала величайшей бесчеловечности:

В тот день была объявлена война.

Но сравнивая «Последнюю ночь» Багрицкого и «Обезьяну» Ходасевича— произведения, рисующие одно и то же событие, можно увидеть всю глубину пропасти, разделявшей двух поэтов. Стихотворение Ходасевича полно довольно неопределенного гуманизма: обезьяна, «нищий зверь», пробуждает в Ходасевиче только мысль о прошлом — в поэте оживляются «глубокой древности сладчайшие преданья», и потому он чувствует связь с космосом: в его ушах «музыкой органной» звучит «хор светил и волн морских». В поэме Багрицкого, устремленной в будущее, рассказ о последней, навсегда исчезнувшей ночи старого мира дан как пролог к утверждению мира нового, революционного. В конце поэмы Багрицкого есть строки:

Но мы — мы живы наверняка! Осыпался, отболев, Скарлатинозною шелухой Мир, окружавший нас. И вечер наш трудолюбив и тих. И слово, с которым мы Боролись всю жизнь,— оно теперь Подвластно нашей руке.

К некоторым произведениям Багрицкий относился двойственно. Однажды ов заговорил со мной о «Спекторском» — поэме, как он выразился, «стареющего Пастернака». На первый взгляд непонятно, почему «стареющего»? Пастернаку тогда, в 1930 году, было 40 лет, а кончил он поэму в 1925 году, когда ему было 35. Но ведь сам Пастернак говорил во вступлении к поэме: «Свой возраст взглядом смеривши косым, я первую на нем заметил проседь», и дальше: «Светает. Осень, серость, старость, муть». Багрицкий — теперь я это понимаю — потому-то п пмел право назвать его «стареющим». Багрицкий прочитал мне целиком вступление к «Спекторскому», поразительное в своей конкретности и «влажности». Когда он читал и когда я потом много раз перечитывал это вступление, передо мпой возникали московские улицы 20-х годов, где ездили извозчики, горели неярыне фонарц и торчали круглые тусклые тумбы, представлялась и та улица, где я жит и гле ночью, оказывается, самый обыкновенный дождь становится высокой, за\ватывающей поэзией. Пастерпак писал:

Про то, как ночью от норы к поре, Дрожа, протягиваются в далекость Зонты косых московских фонарей С тоской дождя, попавшею в их фокус. Как носят капли вести о сзде, И всю-то ночь все цокают, ла сдут, Стуча подковой об одном гвозде То тут, то там, то в тот подъезд, то в этот.

«Капли» у Пастернака не случайны — он, как и Багрицкий, был поэтом «влаги»: в его ранних стихах звезду несут «на трепещущих, мокрых ладонях», и есть рассказ о двух каплях, «целующихся и пьющих». В том же «Спекторском» «затягиваясь ряскою раскатов, прудилось устье ночи водяной...», описан здесь и «по рвам и шляпам шлепающий дождик» (правда, эти последние слова почти из Блока: в «Плясках смерти» Блока «мелкий дождь зашлецал грязью прохожих, и

дома, и прочий вздор»).

«Влажные» строки Пастернака должны были волновать Багрицкого так же, как и «влажные» строки Баратынского. Но в то же время он принимал в «Спекторском» далеко не все. Он говорил, что Пастернак в этой поэме часто «без конца» развивает один и тот же образ. Так оно и было. Вот почему в «Спекторском» отдельные великолепные, но сильно «удлиненные» детали иногда заслоняют и даже делают неясным и зыбким сюжет поэмы. Пастернак, например, в первой главе «Спекторского», описывая раннее утро в Москве, развивает образ спящего пространства с помощью сложных ассоциаций вширь и вглубь (см. строки: «Пространство спит, влюбленное в пространство» и т. д.). Этот прием поэтики Пастернака

был чужд гораздо более лаконичной манере Багрицкого.

С того дня, когда я впервые увидел Багрицкого, прошло 45 лет. Тогда стихи, которые я слышал в его чтении, были для меня, юноши, только захватывающим дух открытием. Теперь, после долгих лет занятий историей литературы, я стараюсь понять, почему Багрицкий выбирал именно те, а не другие стихи. Конечно, мое общение с ним не было очень длительным и частым. Конечно, у него было множество любимых стихов, которых я просто от него не слыхал. Но и то, что я слышал, бросает свет на некоторые стороны его творчества. А главное- стихи, прочитанные мне Багрицким, показывают, из какой огромной художественной культуры выросла его поэзия, в особенности ее стиль (потому что темы для поэзии давала Барицкому сама жизнь!). Багрицкий тщательно и упорно работал над стихом. На мой вопрос, быстро ли он пишет, — он ответил: «Пишу быстро, а поправляю очень медленно и долго».

Багрицкий стал одним из самых конкретных и «точных» поэтов в русской и мировой литературе. Ему удалось создать собственный, неповторимый стиль предельной «густоты»; в нем нет «пустот», каких-либо общих, бледных и даже «ней-тральных» мест. У Багрицкого до конца отшлифована, доведена до самой высокой художественности каждая отдельная строфа и даже строка. Опираясь на великолепное знание произведений других художников слова, он выработал яркий, праздничный стиль, делавший поэтичным все, - по его выражению, - «от самой отда-

ленной звезды до бутылки на берегу».

н. в. ФРИДМАН

#### Р. Г. КУРИЛЕНКО

## ФОНД А. А. ПРОКОФЬЕВА В МУЗЕЕ пушкинского дома

В 1972 году музейное собрание Пушкинского дома пополнилось новым фондом. состоящим из иконографических материалов, мемориальных предметов и книг из личной библиотеки Александра Андреевича Прокофьева.

Все эти ценные материалы были переданы в дар Пушкинскому дому падчери-

цей поэта Олимпиадой Васильевной Нестеровой.

Кроме того, благодаря помощи Василия Андресвича, брата Прокофьева, удалось получить фотографии из ряда государственных архивов СССР. Ленинградским отделением Союза советских писателей были переданы в музей фотосимки и магшитофопные лепты с записями выступлений Прокофьева на радио.

Иконография поэта дает шпрокое представление о его деятельности на протяжении многих лст. На фотографиях мы видим Александра Андреевича участником съездов писателей, пачиная с первого съезда 1934 года, делегатом съездов

партин.

Спимки военных лет рассказывают о фронтовой биографии Прокофьева. Он запечатиен па дорогах войны, выступающим перед бойцами лепинградского фронта, среди снайнеров, на улицах Ленинграда в дни прорыва блокады. На фотографии 1943 года Александр Андреевич снят вместе с И. Тихоновым и В. Вишневским на набережной Иевы в день паграждения их медалью «За оборону Ленинграда».

Послевоенные фотографии (их большинство) свидетельствуют о большой работе Прокофьева как руководителя Лепинградского отделения Союза писателей и неутомимого общественного деятеля. На них запечатлены его поездки по стране и за

рубеж, встречи с писателями республик Советского Союза, встречи с читателями его выступления.

Среди групповых фотографий есть немало примечательных — таких, как например фотография 1947 года, на которой снялись вместе О. Форш, А. Фадеев, А. Прокофьев, О. Берггольц, К. Симонов, Е. Катерли, И. Авраменко, К. Ванин.

В музее Пушкинского дома ныне открыт мемориальный кабинет Прокофьева, воссоздающий обстановку рабочего кабинета в его последнеи квартире в доме № 29 по Кронверкской улице. Здесь находится письменный стол с теми предметами, которые были привычными и необходимыми поэту в его работе, на столе лежат книги, которые он читал в последнее время. В кабинете помещен диван, круглый стол со старенькой пишущей машинкой, на которой обычно печатал Алексанир Андреевич и которую ни за что не соглашался обменять на новую. При входе в кабинет сразу же бросается в глаза живописный портрет Прокофьева, выполненный в 30-х годах ленинградским художником Г. Н. Веселовым и в 1965 году преподнесенный им Прокофьеву.

На стенах висят картины, портреты, фотографии, подаренные поэту писателями, коллективами заводов, друзьями и близкими. Среди них любимая Прокофьевым «Луша» — картина известного русского художника Федота Васильевича Сычкова, написанная им в 1914 году. Это подарок ленинградских писателей к 50-летию Прокофьева. «Луша» очень нравилась Прокофьеву, есть даже фото-

графия, на которой он снялся на фоне этой картины.

Вот что однажды написал Александр Андреевич Сычкову: «Я пишу вам, и перед моими глазами ваша Луша. Ей лет 16—17, она в бусах, в красном с цветками платке. С великолепной улыбкой стоит она у изгороди, как у пас в деревне называют— у прясла. Дальше виден дом, деревья, земля занесена снегом. Луша стоит, положив руки на изгородь, веселая и прекрасная.

Вы потеряли ее из виду, может быть, ее нет в живых, но все равно она живет

в своей неувядающей красоте, такой, какой вы ее представили людям».1

Большой ценностью полученного музеем фонда Прокофьева являются книги из личной библиотеки поэта. Они размещены в кабинете в двух книжных шкафах. Около 1400 томов содержат дарственные надписи и теплые, дружеские посвящения Прокофьеву в стихах и в прозе от друзей, собратьев по перу. Со многими из дарителей связывала Прокофьева давняя и проверенная годами дружба. О такой дружбе свидетельствуют автографы, принадлежащие Николаю Семеновичу Тихонову (самый ранний относится к 1925 году). Остановлюсь только на двух из них.

Надшись на книге «Сто стихотворений», увидевшей свет незадолго до начала Великой Отечественной войны: «Милому другу, замечательному и любимому поэту Саше Прокофьеву в день нашей встречи на берегу нашей родной Невы, который мы никогда не изменим и никому не отдадим — с признательностью и любовью.

Н. Тихонов. 2 V 1941 г.».

Надпись на книге «Стихи и проза», изданной в 1945 году: «Неизменному другу Саше Прокофьеву с древней ленинградской любовью на переломе времен и с со-знанием, что самое горькое и тяжелое нам по плечу— от всего сердца. Николай Тихонов. 1946. 11 IV. Москва».

Книги напоминают также о продолжительной дружбе Прокофьева с В. М. Саяновым и Н. Л. Брауном. Надписи, оставленные ими на книгах, полны глубокой

симпатии и любви к человеку и поэту Александру Прокофьеву.

В 1937 году, отдавая в руки своему другу только что вышедшую книгу «Лирика», Саянов сделал такую надпись: «Саше Прокофьеву. Из неоконченных стихов.

..не забыть, не развеять былого, Ходит ветер с далеких сторон; Вот глаза я закрою п снова Слышу давний серебряный звон.

Ты рассказывал мне об Олонце, Я грустил о сибирских лесах, Ясен свет беззакатного солнца Иа мальчишеских наших стихах...

B C 1937 14 XI»

В библиотеке много книг, много имен, много автографов.

Анна Андреевна Ахматова. Надпись на книге «Стихотворения», изданной в Москве в 1958 году: «Александру Прокофьеву от всего сердца. Ахматова. 17 марта 1959».

М. В. Исаковский. Надпись на первом томе двухтомного издания «Сочинений» 1956 года: «А. А. Прокофьеву — с любовью к его хорошей, по-настоящему талантливой поэзии. М. Исаковский. 4 V 956».

А. Т. Твардовский. Надпись на «Книге лирики», изданной в Москве в 1962 году: «Дорогому Саше Прокофьеву, корневому, русскому поэту. А. Твардовский. 20 XI 62. Москва. Кремль. Пленум ЦК КПСС».

При знакомстве с дарительными надписями на книгах обращают на себя внимание слова сердечной благодарности за помощь и поддержку, которую ока-

¹ «Сельская молодежь», 1966, № 5, стр. 40.

зывал многим писателям Прокофьев. Здесь и люди старшего поколения, как например Ольга Константиновна Матюшина, сопроводившая подаренную книгу «За дружбу» такими словами: «Дорогой Александр Андреевич! Вы знасте, как трудно мне было. Но книга все-таки родилась! Вы, Ваше чуткое внимание помогло мне забыть тяжелые дни. От всего сердца дарю Вам свою новую книгу. 12 IX 55. О. Матюшина».

Пемало времени и внимания отдавал Прокофьев работе с молодыми писателями. К нему обращались за совстом и помощью не только профессионалы, но и люди, далекие от литературной профессии. Это были ленинградцы, это была молодежь из ближних и дальних городов и деревень страны. Прокофьев всегда был готов помочь тем, в ком видел талант. В беседах с молодыми он говорил не только о радостях творчества, но и о трудностях, стоящих на пути начинающих поэтов. В предисловии к сборнику «Голоса над Невой» (1959), где собраны стихи рабочих поэтов Ленинграда, Прокофьев писал: «Поэтические биографии авторов сборника еще только начинаются. Перед ними еще только раскрывается большой и трудный путь к мастерству, к читательскому признанию, к утверждению призвания».

путь к мастерству, к читательскому признанию, к утверждению призвания».
В библиотеке Прокофьева много книг, подаренных молодыми поэтами. Познакомимся с несколькими автографами, оставленными авторами, чья литературная судьба складывалась не без творческой помощи п доброго отношения Прокофьева.

Наталья Грудинина. Надийсь, сделанная ею на книге «Слово о комсорге», изданной в Ленинграде в 1948 году: «Глубокоуважаемому и дорогому Александру Андреевичу Прокофьеву с благодарностью за большую творческую помощь в работе начинающего поэта — автора этой книжки. С уважением и любовью. Нат. Грудинина. 11 XII 48 г.».

Сергей Орлов. Надпись на книге «Стихотворения», вышедшей в 1954 году: «Дорогому Александру Андреевичу Прокофьеву, благословившему меня на путь сей, когда я еще был мальчишкой, а ныне с любовью и глубочайшим уважением

всегда Ваш Сережа Орлов. 11 января 55 г.».

Надпись, сделанная Анатолием Чепуровым на книге «Молодость моя», изданной в Ленинграде в 1956 году: «Дорогому Александру Андреевичу Прокофьеву с глубокой благодарностью за внимание к моей литературной молодости, за помощь в появлении на свет этой книги, за хорошую поэтическую учебу — А. Чепуров. 30 апреля 1956 г.».

Много сил, сердца и души отдал Александр Андреевич переводческой деятельности. Большая человеческая и творческая дружба связывала его с поэтами Украины, Белоруссии, Прибалтики, Закавказья, Средней Азии и других братских

республик.

Часть библиотеки Прокофьева, находящейся в Пушкинском доме, составляют книги, подаренные ему писателями братских республик. Приведу надпись Леся Дерида (Головко) на его книге «Штурмовые баллады», изданной в Харькове в 1934 году (она интересна тем, что у молодого поэта, каким был в ту пору Прокофьев, были не только учителя. но и ученики): «Ал. Прокофьеву. Трудно забыть тех людей, которым мы так многим должны. Надо открыто сказать, что я (сще в Ленинградской АПП) и другие молодые поэты вырастали в пламени твоих стихов. Это я говорю убийственно искренне, и этим горжусь. Пусть эта "книжуха" стихов будет свидетелем сказанного. За дружную работу. Л. Дерід (Головко)».

Срели украинских советских поэтов Прокофьев особенно любил Андрея Малышко, значительную часть стихов которого он перевел на русский язык. Неоднократно Прокофьев выступал со статьями о творчестве Малышко. Двух поэтов

роднило многое.

В одном из своих выступлений Александр Андреевич говорил об этом так: «По своему собственному опыту переводчика я могу сказать, что переводы обогащают, что называется, собственную палитру. Она интересна, переводческая работа, в особенности когда переводимый автор созвучен строю твоего стиха, твоим поэтическим поискам. Сошлюсь опять на свой пример. Я люблю Андрея Малышко, мне нравится его лиризм, песенность, все направление его поэтической работы». Побовь эта была взаимной. Большая доля заслуги в том, что Украина хорошо знает творчество Прокофьева, припадлежит Андрею Малышко, много переводившему Прокофьева. В библиотеке Александра Андреевича есть книги, подаренные ему Малышко. Все они с автографами. Вот один из них на сборнике стихов «Весенняя книга»: «Дорогому Александру Прокофьеву — его светлому таланту и благородному сердцу — с любовью — Андрей Малышко. 25 VIII 49 г. Москва».

В библиотеке имеются книги с теплыми, дружескими надписями Максима Рыльского, постоянно переводившего Прокофьева на украинский язык. В письме, датированном 15 мая 1950 года и ныне хранящемся в рукописном отделе Пушкинского дома, Максим Рыльский писал: «Милый Саша! Ты не можешь себе представить, как мие было радостно переводить твою "Россию". Хорошо ли я это сделал—судить но мие. Кпижка твоих стихов, переведенная в осповном Малышко и мной. вскоре выйдет. Возможно, что "Россия" будет папечатана и в журнале "Вітчизна".

Нежно целую тебя в уста... Твой М. Рыльский. 15 V 1950 г.».
 <sup>2</sup> «Литературная Россия», 1963, № 37, 13 септября.

Есть в библиотеке книги, подаренные Владимиром Сосюрой. Даты, поставленные на них, и дарственные надписи свидетельствуют о давней и продолжительной дружбе двух поэтов. В рукописном отделе Пушкинского дома в фонде Прокофьева хранится письмо Сосюры, датированное 28 апреля 1960 года. Сосюра в нем пишет: «Дорогой Александр Андресвич! Как мне благодарить тебя за братскую поддержку! Ведь однотомник мопх стихотворений в переводе ленинградских товарищей казался мне несбыточной мечтой... Дорогой мой, любимый поэт, самый русский и самый интернациональный из всех русских поэтов. Как мне благодарить тебя за твоп вдохновенные переводы моих стихов...»

«За чудесные переводы» благодарит Прокофьева в преподнесенной книге «Цветущие берега» (1956) Иван Вырган; его знакомство с поэтом началось еще в 30-х годах. В. Сосюра и И. Вырган были первыми украинскими поэтами, чьи произве-

дения Прокофьев перевел на русский язык.

Многие писатели Украины дарили Прокофьеву свои книги с теплыми дружескими посвящениями. «Поэту Александру Прокофьеву,— на котором я учился, рос, и вот—живу! С глубоким уважением— Ив. Нехода. 26 XII 1947. Ленинград». Надпись сделана на сборнике «Стихотворения», изданном в 1947 году.

На книге Александра Корнейчука «Почему улыбались звезды» читаем: «Велпрусскому поэту Александру Прокофьеву с любовью. Александр Корнейчук. 8 XII 60 г. Москва. Дорогой Саша, а все-таки мы с тобой бродяги в этом замечательном мире. И нет большего чувства в мире, чем побратимство. Спасибо тебе ва дружбу честную и добрую. Всегда твой. Саша».

Олесь Гончар на одной из подаренных книг — «Тронке», изданной в 1963 году, оставил надпись: «Александру Прокофьеву, горячо любимому поэту, человеку свет-

лой певучей души от украинского брата. Олесь Гончар. 1964».

Многочисленны имена белорусских писателей, книги которых находятся в библиотеке Прокофьева. Прокофьев хорошо знал белорусскую литературу, осо бенно много затратил он сил при составлении «Антологии белорусской поэзни» на русском языке (1948). В 1961 году в Минске вышла «Антология белорусской поэзии» в трех томах на белорусском языке; она была подарена Прокофьеву с такой надписью, сделанной Петрусем Бровкой: «Дорогому Александру Андреевичу Про-кофьеву. От имени всех многочисленных его друзей — белорусов. Петрусь Бровка».

Большой друг Прокофьева поэт Якуб Колас на одной из подаренных книгпоэме «Рыбачья хата» — написал: «Ленинградцу, другу, прекрасному поэту, замечательному человеку, неугомонному Александру Андреевичу Прокофьеву на память. Якуб Колас. 24 II 1948 г.».

Максим Танк щедро дарил свои книги Прокофьеву. Вот один из его автографов, оставленный на книге «Мой хлеб насущный», куда вошли и переводы Александра Андреевича: «Дорогому Александру Андреевичу Прокофьеву— крестному отцу этого сборника стихов с любовью и благодарностью. Максим Танк. Минск. 12 IX 64 г.».

Можно сказать, книги писателей всех республик и народностей имеются в библиотеке Прокофьева. А краткие дарственные надписи на них подчас говорят

о многом.

Эдуардас Межелайтис дарит Прокофьеву сборник своих стихов «Кардиограмма» (1963) «в знак благодарности за любовь к Литве, к литовскому народу, к литовской литературе».

Юрий Рытхэу благодарит Прокофьева «за чуткое и внимательное отношение

к писателям народов Севера».

Кайсын Кулиев дарит свою книгу «Александру Прокофьеву — могучему поэту России, превосходному ленинградцу, кудеснику Севера».

Расул Гамзатов преподносит книгу стихов «Письмена» (1963) «великолепному,

прекраспому русскому человеку и истинно русскому поэту».

В библиотске Прокофьева ссть произведения писателей Армении, Азсрбайджана, Грузии, Киргизии, Молдавии, Эстонии и многих других республик, а в пих слова благодарности, признательности, любви и уважения к поэту, человеку широкой души и большого сердца — Александру Андреевичу Прокофьеву.

Хранящийся в Пушкинском доме прокофьевский фонд позволил музею подготовить и разместить фотовыставку, посвященную жизни и творчеству Прокофьева,

в здании школы, где учился поэт, на его родине в селе Кобоне.

Такие же выставки были подготовлены и переданы библиотеке Фрупасиского района гор. Ленинграда, которой было присвоено имя поэта, и двум кораблям, носящим имя Александра Андреевича Прокофьева.

#### Г. Г. ПОЛЯКОВА

#### АРХИВ А. А. ПРОКОФЬЕВА

Архив Александра Андреевича Прокофьева, полученный Пушкинским домом в дар от родственников в 1972 году, широко отражает творческую и общественную деятельность поэта. Фонд большой— около двух тысяч единиц хранения, которые охватывают пятьдесят пять лет жизни его владельца. Только автографов стихотворений вместе с вариантами, первоначальными и окончательными редакциями насчитывается более тысячи. Кроме того, в архиве хранятся рукописи статей, заметок, отзывов, текстов докладов и речей, а также обширная переписка и документы, отпосящиеся к биографии поэта.

Писать стихи Прокофьев начал рано, еще учеником начальной школы, но первые творческие опыты до нас не дошли. В архиве сохранилась самодельная тетрадь

небольшого формата с беловыми автографами уже шестнадцатилетнего поэта.

Больший интерес представляет вторая тетрадь, которую Прокофьев заполнял во время службы в армии с декабря 1918 года по 27 мая 1920 года. В ней 37 стихотворений, со значительной правкой в некоторых из них, и 12 частушек. Часть стихотворений из этой тетради была опубликована в газете «Новоладожская коммуна». Кроме того, в ней записаны: текст выступления Прокофьева («О задачах молодсжи») на комсомольском собрании гарнизона, заметки «Об экономии сэлектроэнергии»», о том, как прошел первомайский субботник в селе Кобона, а также объявления, составленные им и подписанные: «Зав. гарн изонным» клубом А. Прокофьев». В целом тетрадь содержит неповторимые приметы времени первых лет существования Советской Республики.

В третьей тетради — 34 стихотворения 1923—1925 годов; значительная часть их не опубликована. Среди них автографы стихотворений «На улице» («У кафе на площади старуха И с нею ребенок. Чей?»), о котором упоминает А. А. Прокофьев в автобиографической заметке «О себе», и «За деревней, на широком на лугу...», первую строфу из которого цитирует Б. А. Кежун в статье «Ранние стихи Александра Прокофьева». Оба стихотворения написаны в начале 1923 года; приводим

тексты их полностью по автографам из этой тетради (лл. 3 и 3 об.).

#### на улице

У кафе на площади старуха И с нею ребенок. Чей? Так и дал бы в ухо, в оба уха, Чтоб не думала просить у богачей. Чтоб не ныла помощи у морды С парой прищуренных глаз, А пришла и сказала гордо: «Требую помощи от вас». Чтоб к притону не выводила Взятое дитя напрокат, Чтобы в богадельню забилась, Коли некому помогать.

Вновь иду. Стоит моя старуха, Так же тянется назойливо рука. Застучало сердце чутким стуком, Словно колотушка лесника. И охвачен был весь жалостью и страхом, Всем былым словам принес укор. Может мать, а вынесла на плаху, На глумленье муки и позор. Забежал в лавчонку, купил пищи (но немногого карманы сберегли). И старухе матери и нищей Поклонился низко до земли.

За деревней, на широком на лугу, Где так солнцу трудпо луч свой устеречь, Я согну свою гармонику в дугу

И раздвину во всю ширь могучих плеч. Коль гармоника, да в поле голосит, Будет мята чья-то с рожью полоса,

<sup>1</sup> Александр Прокофьев, Собрание сочинений, т. 1, изд. «Художественная

литература», М.—Л., 1965, стр. 34.

<sup>2</sup> «Пева». 1972, № 12, стр. 174. Б. Кежун в своей статье пишет: «В одну из встреч Прокофьев показал мне толстую тетрадь в коленкоровой обложке как свое раннее, пеопубликованное. Прочел из этой тетради стихи... Вероятно, это и была та... самая первая, самая ранняя». Архив Прокофьева разобран, все автографы его стихотворении, как в тетрадях, так и на отдельных листках, расположились в строгой хронологической последовательности. «Толстой тетради в коленкоровой обложке» с произведениями раннего перпода творчества поэта не обнаружено. Но автографы трех упомянутых Б. Кежуном стихотворений есть. Два из них здесь приводятся, а третьс, из которого Б. Кежуну запомнились две строки: «И летели вверх собольи шанки, Словно с колоколен воронье...», находится в седьмой тетради (1929—1930) и представляет собой пезаконченный набросок стихотворения на историческую тему. По-видимому, Прокофьев читал стихи из двух тетрадей: третьей и седьмой. Б. Кежуну запомнилась седьмая, одна из самых «толстых» среди заполненных поэтом до 1930 года.

И косцу ее трудней будет косить. Потому попозже будет там роса. Коль гармоника поет, да у стогов, Значит сена поубавится в стогах, И грешить будут хозяйки на коров И ругать будут кривого пастуха. Убаюканное кем-то солнце спит

И лишь вылежится, выспится к утру. А моя тальянка мечется, звенит, Знать не кончить ни гулянку, ни игру. За деревней, па широком на лугу, Где так солнцу трудно луч свой устеречь, Я согну свою гармонику в дугу И раздвину во всю ширь могучих плеч.

Некоторые стихотворения из третьей тетради можно встретить в более поздних

рукописях, но уже в новой редакции.

Началом своей настоящей творческой деятельности Прокофьев считал 1927 год — год публикации песен о Ладоге в газете «Комсомольская правда». Именно в них поэт, по его свидетельству, «нашел то, что искал», — свою тему и своего героя. Все написанное до 1927 года Прокофьев считал незрелым, так как «в силу сложившихся биографических условий» у него «отсутствовала поэтическая и слаба была общая культура». Из сохранившихся в архиве 116 стихотворений, созданных до этого года, лишь некоторые включены в первые сборники поэта, но ни одно из них не вошло в прижизненное собрание его сочинений.

Таким образом, перед исследователями стоит задача осветить первый этап

становления творчества Прокофьева, совершенно неизвестный читателю.

Полнее всего в архиве представлены автографы стихотворений, написанных в конце 1920-х и в 1930-е годы. Подавляющая их часть вошла в сборники «Полдень», «Улица Красных зорь», «Сотворение мира» и др. В виде наборной рукописи с правкой автора дошел до нас сборник «Победа». Многие из стихотворений этих сборников имеют 6-7 редакций. Иногда от первоначального варианта остается лишь заглавие. а окончательный текст можно принять за новое стихотворение, и только промежу-

точные черновые и беловые автографы помогают установить связь между ними. Стихотворение «Моя республика» (1927) насчитывает 7 вариантов первого запева и 5 вариантов запева второго. К этому времени у поэта значительно повысилась требовательность к себе. Он вычеркивает целые строфы, заменяет их новыми и, переписав все набело, снова создает новый вариант и снова правит... Приводим первоначальную редакцию второго запева, которая не вошла в окончательный текст.

Не ради почестей и спеси Несу товарищам родным Тяжелый узел спелых песен Краснознаменной стороны. Я не один в Заполье чистом Хватаюсь жадно за дела, Чтобы жила моя Отчизна Моя Республика цвела! За длинноногим перевалищем (Ой, крутогорье не пустяк) Идут отменные товарищи И поднимают алый стяг.

Идем, овеянные бурей. И сложим головы в бою За революцию в Кабуле И за Республику мою! Не закрывайте накрепь ставень Перед нависшею грозой, Мы часовые в Красном стане На перекрестке ярых зорь! О Революция — усердствуй, Твоим величьем — упоен; Мое испытанное сердце Звенит в сиянии знамен!

Из материалов 1940-х годов следует отметить рабочую тетрадь, заполнявшуюся Прокофьевым с марта 1945 года по февраль 1946 года. Здесь впервые занесены были на бумагу такие стихотворения, как «Великий день», посвященное взятию Советской Армией Берлина, «Сад» («Раскудрява, яблоня, кудрява...»), «Как повелось спокон веков, издревле...», «Хочу навек оставить здесь...» и многие другие, вошедшие затем в прижизненное собрание сочинений. Всего в тетради 65 стихотворений в набросках, черновиках, с замечаниями на полях разного свойства. Так, например, перед текстом стихотворения «Возвращение» написана частушка: «Эх, теща моя, доморощенная, Наварила киселя, не попотчевала». Кроме того, тетрадь включает заметки о фольклоре «Народ на войне», тексты выступлений, речей и др. Большая часть стихотворений 1950—1960-х годов записана в блокнотах, общих

тетрадях и реже па отдельных листках, причем опп часто перемежаются стпхотворными переводами с украинского: из Андрея Малышко, Владимира Сосюры, Максима Рыльского и др.; с белорусского: из Антона Белевича, Петра Глебки, Максима Танка и др. В основном это черновые автографы или наброски стихотво-

рений со следами легкой правки.

Проза А. А. Прокофьева представлена в архиве очерками военных лет—
о Николае Козлове, о Феодосии Смолячкове, о Григории Калиновском, а также заметками о памятных событиях Великой Отечественной войны.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> См.: А. А. Прокофьев. Мой творческий опыт— начинающим писателям; а также без загл.: Первые мои книжки «Полдень» и «Улица Красных зорь».. (Рукописный отдел Института русской литературы (Пушкинский дом) АН СССР, ф. 726, лл. 1, 8).

Статьи и заметки Прокофьева-критика посвящены в основном творчеству советских поэтов: «Книга поэта-песенника» (1953) — о сборнике стихотворений А. Д. Чуркина «Избранное»; «Мастерство и народность» (1954) — о новых стихотворениях М. Танка, опубликованных в журнале «Полымя» в 1953 и 1954 годах; «Берегите родники народной поэзии» (1970)— о сборнике стихотворений В. А. Сосюры «Всадники»; «И здесь начинается сага» (1966) — статья к семидесятилетию со дня рождения Н. С. Тихонова; «Бессмертие» (1955) — к двадцатипятилетию со дня смерти В. В. Маяковского; «Сердце и песни народу» (1970) — к семидесятилетию со дня рождения М. В. Исаковского. Сохранилось несколько статей и текстов выступлений его о песне.

Прокофьев давал также отзывы о стихотворениях молодых поэтов, готовя-щихся в печать. Они, как правило, небольшие по объему. Так, стихотворения одного начинающего поэта получили следующий отклик: «Литературная баталия без побед.

Считаю, что стихи печатать не надо» (1968).

Дневников Прокофьев, по всей вероятности, не вел. Некоторые записи дневникового характера можно встретить в его рабочих тетрадях и записных книжках. Одна из тетрадей, видимо, была предназначена для записи событий, которые произвели на него сильное впечатление или вызвали глубокое переживание. Использовано в ней всего лишь шесть листов, где сделаны записи о смерти сына, о встрече с Горьким в 1935 году и другие. Под датой 19 мая 1957 года написано: «Прочитал "Думы мои, думы мои" Остапа Вишни. Много раз дрогнуло сердце».

Кроме тетрадей, в архиве сохранилось 29 записных книжек за 1929—1951 годы.

Основное их содержание - наброски и черновики стихотворений, текстов речей

и выступлений, адреса и телефоны разных лиц.

Писем самого поэта в архиве немного. В основном это черновики и машино-

писные копии писем к 30 адресатам, в частности — к А. П. Белевичу, П. У. Бровке, А. Г. Дементьеву, Н. С. Тихонову и композитору В. В. Пушкову.

Многочисленные письма к Прокофьеву (около полутора тысяч корреспондентов) говорят о его широких связях как личного, так и общественного порядка. Большая часть их падает на послевоенные годы. Среди них письма писателей: Большая часть их падает на послевоенные годы. Среди них письма писателеи: И. К. Авраменко, П. Г. Антокольского, А. Л. Барто, С. А. Баруздина, В. Ф. Бокова, В. В. Вишневского, С. М. Городецкого, М. А. Дудина, М. В. Исаковского, Б. А. Лавренева, С. Я. Маршака, В. А. Рождественского, И. И. Садофьева, В. М. Саянова, К. М. Симонова, А. Т. Твардовского, Н. С. Тихонова, А. А. Фадеева, О. Д. Форш, М. А. Шолохова, С. П. Щипачева. Они содержат материалы, относящиеся к литературной и общественной жизни нашей страны

Так, Всеволод Вишневский 13 апреля 1948 года писал: «Сашенька, родной! Прими делегацию писателей Германии. По-нашему, по-русски... И покажи, родной,

места, те места, где наша шла жизнь и борьба. Твой Всеволод».

Корреспонденты часто обращаются к Прокофьеву с нуждами общественного и частного характера. Известный некрасовед Владислав Евгеньевич Евгеньев-Мак-симов в письме от 15 февраля 1946 года просит его ускорить дело о преобразования «Квартиры Некрасова» в «Некрасовский музей» в связи с приближающимся стодвадцатипятилетием со дня рождения поэта. «Чтобы двинуть дело, — пишет он, необходимо Ваше авторитстное вмешательство. Не буду говорить о том, что организация "Некрасовского музея" — в интересах Союза писателей, в интересах широких кругов ленинградской общественности. Обращаюсь к Вам как к даровитому поэту, одному из подлинных преемников Некрасова в современной литературе».

В какой-то мере в письмах отразилась и чисто бытовая сторона жизни писателей, особепно в военные и первые послевоенные годы. Приведем здесь стихотворное

послание Ольги Дмитриевны Форш, написанное с присущим ей юмором.

Поэт и друг, Андрееч дорогой, На вопль склонись любезным ухом. Хоть ты предрек мне жребий роковой: «Земля тебе пусть будет пухом» -

Но я живу. Упорствую свой Город славить, Как некогда Гюго прославил Нотр-Дам. Героев квиги на места поставить, Где проживали... Где живешь ты сам.

Короче говоря, иль как теперь... «круглее», Мне вызов присылай скорее!

И шефство забери пад изувеченной квартирой, Вели ее белить, чинить, топить -Где фрицы ранили мортирой, Певцу похвально исцелить.

Вода, где надо — чтобы подымалась, А где... во славу гигиены — лишь спускалась... Ну, словом, Саваофа ты изобрази И хаос в строй преобрази.

На Канале Грибоедова дом 9, кв. 125 Ольги Форш от нее же тебе привет

и поклон. До скорого, Андрееч. О. Ф.».4

Тесными узами дружбы Прокофьев был связан с украинскими и белорусскими писателями, особенно с теми, произведения которых он переводил. Постоянными корреспондентами его были: Антон Белевич, Петр Бровка, Остап Вишня, Платон Боронько, Петр Глебка, Петр Дорожко, Максим Лужанин, Андрей Малышко, Максим Рыльский, Максим Танк и др.

Как переводчик Прокофьев заслужил любовь и глубокое уважение переводимых им авторов. Свидетельством тому являются письма Рыльского и Сосюры, опубликованные Ю. А. Саенко в книге «День поэзии» (М., 1972) по автографам,

которые затем поступили к нам.

Деятельность поэта как переводчика и пропагандиста белорусской литературы была отмечена правительством Белорусской ССР: Верховный Совет Республики

награждал его грамотами в 1949, 1955, 1966, 1968 годах.

Писали Прокофьеву и композиторы, с которыми он вместе создавал посни: И. И. Дзержинский, Н. И. Леви (Смыслова), В. В. Пушков, Г. В. Свиридов и др Немалое место в переписке занимают письма читателей. Каждый новый сборник вызывал очередную волну писем поклонников таланта Прокофьева. «Когда в 1944 году печаталась Ваша поэма в газете, — пишет ему Василий Тимофеев о поэме «Россия», — то мы, солдаты, заучивали наизусть содержание поэмы, как она в то время была нужной и ценной для солдата, ее переписывали в свои тетради и блокноты, так как газет было недостаточно. И вот сейчас, когда прошло 27 лет, я еще помню слова из Вашей поэмы, правда уже не все, а выдержки...»

Многие читатели, кружки любителей поэзии при школах, домах культуры обращались к Прокофьеву с просьбой прислать ту или иную книгу стихотворений

с автографом. Поэт не оставлял без внимания подобные просьбы.

«Дорогой Александр Андреевич! — писал ему заведующий Мелитопольским Гороно 28 апреля 1961 года, — спасибо за книгу стихов. По чего же милые и просторные по мысли Ваши стихи! Сотни учителей приходят в Педкабинет, чтобы обязательно посмотреть и на Ваш автограф и, главным образом, прочитать тут же, не отходя от полки, стихи. По-человечески это хорошо!..

Еще раз спасибо за книгу. Талант у Вас яркий, самобытный, раздольный.

Русью пахнет Ваш талант».

Много писем Прокофьев получал от редакций газет и журналов с просьбой прислать новое стихотворение. И не только от широко известных газет, но и таких, как «Боевая вахта», «Боевое знамя», «Доблесть», «За Родину», «Знамя коммунизма», «Красный боец», «Красный флот», «На страже Родины», «Советский моряк», «Страж Балтики», «Тревога»; а также от журналов «Вымпел», «Колхозник», «Красноармеецкраснофлотец», «Пограничник», «Сельская новь» и многих других.

Хранятся в архиве и юбилейные материалы в связи с шестидесятилетием и семидесятилетием поэта, состоящие из поздравительных адресов, писем и телеграмм от писательских союзов, отдельных писателей, критиков, журналистов, кинематогра-

фистов, читателей.

Широкая общественная деятельность Прокофьева нашла отражение как в личных документах, так и в деловых бумагах. Пятнадцать лет поэт стоял во главе ленинградских писателей (1945—1948, 1955—1965 годы). В архиве сохранились годовые отчеты о работе Ленинградской писательской организации с материалами к ним, сгенограммы заседаний, а также ряд официальных писем. О большой общественной работе Прокофьева свидетельствуют грамоты, полученные им от Президиума Верховного Совета УССР за активное участие и проведение юбилея Т. Г. Шевченко в 1964 году, от Президиума Верховного Совета Литовской ССР за заслуги в популярпзации литовской литературы среди братских республик (1964), от Союза писателей СССР за активное участие в подготовке и проведении декад дагестанской молдавской литературы и пскусства в Москве (1960), от ЦК ВЛКСМ за работу с молодыми писателями (1947), от Политуправления Ленинградского военного округа за активное участие в военно-шефской работе в частях округа (1963) и др.

Обширные, содержащие ценные сведения материалы фонда Александра Андреевича Прокофьева безусловно привлекут внимание исследователей его твор-

чества.

 <sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Письмо не датировано. О. Д. Форш возвратилась из эвакуации в Ленинград в конце 1944—начале 1945 года. Условно письмо можно датировать этим временем <sup>5</sup> По-видимому, А. А. Прокофьев послал «Приглашение к путешествию» (1960). За эту книгу он был удостоен Ленинской премии.

 $\mathcal{J}$ I,  $\mathcal{C}$ I,  $\mathcal{K}$ II III  $\mathcal{K}$ II III

### ЧЕШСКИЙ ИССЛЕДОВАТЕЛЬ РУССКОЙ ЛИТЕРАТУРЫ

В течение прошедших после 1945 года десятилетий изучение истории русской литературы в Чехословакии значительно усилилось. К числу тех, кто активно способствовал этому, принадлежит один из старейших чешских ученых-славистов— член-корреспондент Чехословацкой Академии наук Юлиус Доланский (1903—1975). Его имя известно не только в Чехословакии, но и далеко за ее препелами. Более пятидесяти лет самозабвенного и самоотверженного труда отдал он изучению славянских литератур, главным образом южнославянских и русской, одним из первых в Чехословакии, еще в 20-е годы, обратив внимание на творчество советских писателей. Его многообразная литературная работа долгие годы способствовала распространению произведений русских классиков и советских писателей в Чехословакии, помогала знакомству чехов и словаков со всей русской культурой.

О пеобычайной интенсивности и плодотворности научной деятельности Юлиуса Доланского свидетельствуют сотни исследований, опубликованных в спепиальных литературоведческих изданиях, более десятка книг и около тысячи разного рода заметок и небольших статей в периодической печати, а также рецензий на художественные и научные издания. Значительная часть всего написанного ученым посвящена русской литературе и чешско-русским литературным отно-

Интерес к русской классической и советской литературе Юлиус Доланский проявил уже в самом начале своего научного пути. Еще будучи студентом Брненского университета, который окончил в 1927 году, пишет он о книгах Короленко (1924), Брюсова, Лескова, Горького, Вс. Иванова (1925), Ал. Толстого (1926), Фетереская постоя (1926).

дина, Гоголя, Достоевского (1927).

Первой крупной исследовательской работой Юлиуса Доланского, где широко использован материал из истории русской литературы, явилась книга «Русские основы сербского реализма» (Прага, 1933, на чешском яз.). В этом труде обнаружилась характерная и для других работ ученого склонность к сравнительному литературоведению; кроме того, в нем получило отражение то благотворное влияние, которое оказали русские революционные демократы на развитие сербской литературы второй половины XIX века.

Наряду с названной книгой в 30-е годы Юлиус Доланский выступает с мнопаряду с названной книгой в 50-е годы солиус доланский выступает с мноточисленными рецензиями и статьями, знакомящими чешских читателей с творчеством Пушкина, Лермонтова, Л. Толстого, Успенского, Достоевского, Горького,
а также Ал. Толстого, Шолохова, Тынянова, Леонова, Панферова, Фурманова,
Вс. Вишневского, Новикова-Прибоя, Соболева и др. Его специальное внимание
привлекают вышедший в Праге «Сборник советской революционной поэзии» (1933) и путевые записки Маяковского (1937). Он откликается на такие советские научные издания, как посвященный Пушкину том 16—18 «Литературного наследства» (1935), как фольклорный сборник Института этнографии АН СССР (1938).

Однако полностью проявить себя как неутомимый исследователь и популяризатор классической русской и советской литературы Юлиус Доланский смог лишь

после 1945 года.

Большая любовь и подлинный интерес к русской литературе в послевоенные годы нашли свое раскрытие в разных областях литературно-научной деятельности исследователя. Он редактировал чешские издания собрания сочинений М. Е. Сал-тыкова-Щедрина (10 томов), Л. Н. Толстого (16 томов), учебники по русской литературе для средней школы. Им было написано множество предисловий к произведениям русских писателей, выходившим в свет в Чехословакии («Записки охотника» Тургенева, «Песни» Кольцова, «Тысяча душ» Писемского, «Господа Головлевы» Салтыкова-Щедрипа, «Тарас Бульба» Гоголя, «Пролог» Чернышевского, «Война и мир» и «Анна Кареиппа» Толстого, «Басии» Крылова, «Сказки» Пушкина, «Демон» Лермонтова, «Рассказы» Чехова, сборинки стихотворений Пушкина, Некрасова и др.). Он печатал статьи о Горьком, Фадееве, Маяковском. Его перу принадлежит большое число юбилейных статей, посвященных Пушкину, Лермонтову, Гоголю, Достоевскому, Чехову и другим выдающимся представителям русской классической литературы.

Особо следует сказать о ведущей роли Юлиуса Доланского в подготовке и редактировании такого питересного юбилейного сборника, как «Пушкин у нас» (Прага, 1949, на чешском яз.), в котором приняли участие многие выдающиеся деятели чешской культуры, выразпвшие свою горячую любовь к русскому поэту. Обращаясь в нем к родине Пушкина, Юлиус Доланский писал: «Мы поздравляем

Cм: Bibliografie prací Julia Dolanského (1923—1962). «Bulletin Ustavu ruského jazyka a literatury», VII, Universita Karlova, Praha, 1963, s. 267—303; Bibliografie prací Julia Dolanského 1962-1972 (Pokračování...). «Slavia», 1973, seš. 2, s. 208-214.

тебя, родная земля Пушкина, мать гения!.. В этом сборнике мы попытались проследить отзвуки его духа в паших землях. Уже более 125 лет имя Пушкина принадлежит к самым дорогим у нас. Начиная с 1823 года, когда его имя впервые прозвучало в устах чешских будителей, оно постоянно сопровождает нас во всех поколениях. Снова и снова черпаем мы у Пушкина красоту, радость и силу».

Многочисленные специальные литературоведческие работы Юлиуса Доланского трех последних десятилетий, посвященные русской литературе, можно условно разделить на три тематические группы: статьи и исследования о чешскорусских литературных отношениях, статьи и исследования о русских революционных демократах, статьи и исследования об отдельных русских писателях.

и песпедования о русских революционных демократах, статьи и исследования о русских революционных демократах, статьи и исследования об отдельных русских писателях.

К первой группе относятся, в частности, следующие работы: «Отзвуки русской революции в чешской литературе» (1947), «Белпиский и чешская литература» (1949), «Чешские исследования о Белинском» (1949), «Пушкии в чешской культуре» (1949), «Чем был для нас Пушкин» (1949), «Л. Н. Толстой и чешская культура» (1950), «Молодой Горький у нас» (1951), «Маяковский среди пас» (1951), «Зденек Неедлы и русская литература» (1953), «Чехов в Чехии» (1954), «Великий Октябрь и чешская литература» (1957), «Общий путь чехов и словаков к Толстому» (1960), «Пропагандист русских классиков Бог. Матезиус» (1963), «Русские идеологические течения и чешская славистика и русскика на рубеже столстий» (1964), «Плодотворное сотрудничество с советской культурой» (1965), «Херасков и Гавличек» (1966), «Пятьдесят лет изучения русской литературы у нас» (1968), «Поэзия Вацлава Ганки и Карамзин» (1970), «О русских источниках "Зари над язычеством" Линды» (1972).

Большой ряд работ о русских революционных демократах венчает книга «Русские революционные демократы» (Прага, 1964, на чешском яз.), в которой подробно освещена деятельность Белинского, Герцена, Огарева, Чернышевского, Добролюбова, Писарева и подчеркнуто их общеевропейское значение. При этом Юлиус Доланский пишет: «Многообразно отразилась деятельность русских революционных демократов также и на нашей чешской культуре, особенно на литературе и критике. Если новое чешское искусство еще во время национального возрождения было связано с жизненными потребностями народа и старалось помочь его борьбе, то во второй половине XIX века, стремясь к той же цели, оно находило большую поддержку в материалистической эстетике революционных демократов... Эстетические взгляды Белинского и Чернышевского, Добролюбова и Писарева помогали, наряду с передовыми мастерами русского реализма, также и расцвету чешского реалистического искусства и реалистической критики». 3

Своеобразным птогом многолетнего изучения отдельных русских писателей явилась обобщающая книга Юлиуса Доланского «Мастера русского реализма у нас» (Прага, 1960, на чешском яз.). В ней не только освещается и апализируется творчество того или иного писателя, но и прослеживается история его восприятия в Чехии. В эту большую, монографическую по своему характеру работу вошли разделы о Пушкине. Гоголе, Белинском, Кольцове, Тургеневе, Черны-шевском, Помяловском, Салтыкове-Щедрине, Достоевском, Писемском, Толстом, шевском, Помяловском, Салтыкове-Щедрпне, Достоевском, Писемском, Толстом, Чехове и Маяковском. В авторском предисловии к этой книге, написанном в форме обращения к русским реалистам, говорится: «Великая русская литература была для нас одним из самых сильных связующих звеньев, которые соединяли нас с судьбой вашего народа... Любовь к России и русской литературе всегда принадлежала к основным слагаемым нашего национального представления о культурности... За то, что вы, мастера русского реализма, помогали нам расти и не одне раз указали нам путь вперед, мы будем благодарны вам всегда». Положительной стороной книги «Мастера русского реализма у нас» является историзм, с которым подходит автор к рассмотрению литературных явлений. Во многих случаях в ней успешно проводится сравнительный анализ творчества русских и чешских писателей. В целом кпига дает отчетливое представление о том, как воспринималась прогрессивная русская литература в Чехии и сколь многогранными и широкими были чешско-русские литературные отношения.

В последине голы Юлиус Доланский работал пад изучением русских мотивов в Краледворской и Зеленогорской рукописях. Одним из результатов этой работы явилась его новая кпига «Отзвук двух русских поэтов в рукописях Краледворской и Зеленогорской» (Прага, 1970, на чешском яз.), в которой показана связь этих произведений, выданных в начале XIX века за намятники древнечешской письменности, с творчеством М. М. Хераскова и Н. М. Карамзина.

Надо заметить, что как знаток и исследователь русской литературы, в со вершенстве владеющий искусством сравнительного апализа, Юлиус Доланский проявляет себя не только в специальных работах о русских писателях Сопоставление творчества русских и чешских авторов, исследование чешско-русских литературных связей характерны и для других его работ, папример для киши

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Puskin u nás. 1799—1949. Praha, 1949, s. 419.

Julius Dolanský. Ruští revolucní demokraté. [Praha, 1964], s. 139—140
 Julius Dolanský. Mistři ruského realismu u nás. Praha, 1960, s. 7, 8, 9

«По стопам будителей» (Прага, 1963, на чешском яз.) — о выдающихся представителях чешской литературы (Добровском, Колларе, Челаковском, Гавличке, Чехе, Ирасеке и Неедлом), а также для монографии «Карел Яромир Эрбен» (Прага, 1970, на чешском яз.). Это относится также и к общетеоретическим работам Юлиуса Доланского, таким, как «К вопросу о возникновении и развитии реализма в славянских литературах» (1958), «Сравпительпая типология в пзучении чешскорусских литературных взаимоотношений» (1968) или же «Вопросы периодизации романтизма в развитии славянских литератур» (1973).

Характеристика деятельности Юлиуса Доланского как литературоведа-слависта и историка русской литературы была бы неполной, если бы осталась не отмеченной его большая научно-организационная и педагогическая работа. На протяжении многих лет он являлся членом Научной коллегии наук об искусстве Чехословацкой Академии наук, одним из руководителей Литературоведческого общества при ЧСАН, а также заместителем председателя Международного комитета славистов, принимал активное участие в подготовке международных славистических съездов. С 1945 по 1970 год Юлиус Доланский был профессором славянских литератур в Карловом университете, где начал преподавать еще в 1933 году. Многие

современные чешские специалисты по русской литературе — его ученики.

Существенную позитивную особенность Юлиуса Доланского как исследователя и организатора науки составляло его постоянное стремление к сотрудничеству с литературоведами-славистами других стран. Его работы печатались в Варшаве и Будапеште, Белграде и Берлине, Софии и Бухаресте. Немало их было опубликовано и в Советском Союзе. Вот лишь некоторые из них: «Пушкин в истории чешской культуры» (в кн.: Пушкин. Исследования и материалы, т. И. Изд. АН СССР, М.—Л., 1958), «Толстой в Чехословакии» (Толстовский сборник. Тула, Тульское книжное изд., 1962), «Герцен в развитии чешской культуры» (в кн.: Проблемы изучения Герцена. Изд. АН СССР, М., 1963), «Некрасов и Безруч» (в кн.: Проблемы современной филологии. Изд. «Наука», М., 1965), «Славянская филология в Чехословакии после 1945 г. и перспективы ее развития» («Советское славяноведение», 1966, № 6), «Неизвестный чешский отзвук поэм Хераскова» (в кн.: Проблемы теории и истории литературы. Изд. МГУ, М., 1971). Юлиус Доланский принимал деятельное участие в подготовке и издании совместных чехословацко-советских трудов (Чехословацко-советские литературные связи. Изд. «Наука», М., 1964; Чешско-русские и словацко-советские литературные отношения. Изд. «Наука», М., 1968).

Многие советские ученые были знакомы с Юлиусом Доланским, встречались с ним в Москве, Ленинграде, Праге, на советско-чехословацких литературоведческих симпозиумах, на международных съездах славистов в Москве, Софии, Праге и Варшаве, хорошо знали и высоко ценили его работы. С глубокой печалью восприняли они известие о том, что 26 апреля 1975 года Юлиуса Доланского не стало.

Неосуществленными оказались многие его замыслы, неизданными — некоторые законченные работы. К числу последних относятся приготовленная к печати книга «Загадка Оссиана в Краледворской и Зеленогорской рукописях», в которой текст этих произведений сравнивается с русскими переводами песен Оссиана, а также статья о русских мотивах в творчестве Серваца Геллера. Но остались труды Юлиуса Доланского, его книги и статьи. К ним уже много лет с благодарностью обращаются и еще долго будут обращаться чешские, словацкие и зарубежные слависты. И в этом — лучшее признание научных заслуг чешского ученого, его вклада в сравнительное изучение славянских литератур и исследование истории русской литературы.



# ОБЗОРЫ И РЕЦЕНЗИИ

В. В. ФИЛИППОВ

## ПРОБЛЕМА СВОЕОБРАЗИЯ РЕАЛИЗМА КАК ХУДОЖЕСТВЕННОГО МЕТОДА И ЕЕ ОСВЕЩЕНИЕ В СОВЕТСКОМ ЛИТЕРАТУРОВЕДЕНИИ (1957—1975)

Проблема реализма как художественного метода является одной из важнейших и спорных проблем современного литературоведения. «Спорность и неясность понятий реализма, естественно, затрудняют и разработку проблем социалистического реализма как новой всемпрно-исторической формы развития реализма вообще». Поэтому к исследованию проблем реализма обращено пристальное внимание советских ученых-литературоведов. Рассмотрим основные концепции реа-

лизма, начиная с дискуссии 1957 года и по настоящее время.

Дискуссия по проблемам реализма, проводившаяся с 12 по 18 апреля 1957 года в ИМЛИ им. Горького и продолженная на страницах журнала «Вопросы литературы» в 1957—1958 годах, выявила ряд различных концепций реализма. Они тесно связаны с вопросами о происхождении реализма. В результате опредслились три точки зрения на реализм как на: 1) изначальный признак любого прогрессивного искусства (Г. Недошивин); 2) художественный метод и литературное паправление, возникшее в XIX веке (Д. Благой, Н. Конрад); 3) художественный метод и литературное направление, возникшее в эпоху Возрождения (С. Петров, Р. Самарин, Я. Эльсберг).

Концепция реализма Г. Недопривина большинством участников конферепции была подвергнута справедливой критике. Подмена художественного метода понятием «правдивость литературы» в его концепции привела к тому, что «реализм» превратился «во вневременную, абстрактную, а стало быть, бессодержательную категорию», что противоречит как практике реалистического искусства, так и исторически складывающемуся понятию «реализма». К тому же по-своему исторически правдивой может быть различная по художественному методу и литературному направлению литература, в том числе и классицистическая, романтическая, натуралистическая. Поэтому такая замена сама по себе не объяснит, в чем специфика реалистической художественной литературы, а в свою очередь вызовет вопрос: «На основе какого метода достигается та или иная художественная правда?»

Академик Н. И. Конрад заявил «о необходимости крайней осторожности в применении обозначения "реализм" к литературе до XIX века, даже при наличии всяких оговорок и дополнительных определений». Ведь при перенесении понятия «реализм» на предшествующие эпохи в нем останутся тогда самые общие признаки, например принцип ориентации на действительность. Но понятие «действительности» в разные эпохи было различным, и сама ориентация на нее была различной. «Литература, сознательно ориентирующаяся на действительность, — добавил Н. И. Конрад, — возникает в истории на многих этапах исторического развития человечества». Ч Поэтому литературу, ориентирующуюся на действительность, Н. И. Копрад предложил назвать «литературой действительности», а определенный тип такой литературы XIX века — «реализмом». Признаки «реализма» как определенной исторической категории следующие: требование в художественном творчестве идти не от идси, а от действительности; требование раскрытия тапны природы, ее красоты; стремление к объективности пзображения; тпшизация «... Критицизм французского реализма XIX века, — сказал Н. И. Конрад, — следует понимать именно как метод раскрытия действительности во всей сложности и противоречивости действующих в ней сил». Свое понимание «реализма» он распрострапил на литературы разных народов, находящихся в сходных исторических условиях.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> С. М. Петров. Реализм. Изд. «Просвещение», М., 1964, стр. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Вопросы литературы», 1957, № 6, стр. 57. <sup>3</sup> Проблемы реализма в мировой литературе. Гослитиздат, М., 1959. стр. 367—368.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Там же, стр. 368. <sup>5</sup> Там же, стр. 343.

Д. Д. Благой также рассматривает понятие «реализм» применительно к XIX веку. Если начинать реализм с эпохи Возрождения, то, по мнению учсного, он утрачивает конкретно-исторический характер. Между тем «реализм» как художественный метод имеет вполне определенные принципы. С точки зрения Д. Д. Благого, это: правдивое отражение действительности, проникающее в сущность изображаемых явлений, в результате раскрытия их общественной обусловленности и выявления исторического смысла; типизация характеров и обстоятельств в формах самой жизни (чувственно-конкретно и во всем богатстве и своеобразии индивидуального), т. е. всесторонне (психологизм). «... Появление в XIX веке реалистического искусства слова, — добавляет Д. Д. Благой, — связано с определенным уровнем развития самого его материала — языка художественной питературы, который нимало не теряя в своей поэтической выразительности, обретает качества точности, ясности и простоты, сообщающие ему предельную общепонятность, дающие возможность четкого реалистического воспроизведения в слове объективно существующей действительности». В отличие от писателейреалистов XIX века стиль Шекспира, например, не таков. Тем не менее речь героев Шекспира, «построенная по "народным законам", отличалась жпвостью и непринужденностью, смелым смешением "высокого" и "простонародного"». Язык соответствовал характерам героев и их поведению в определенной обстановке, и это отмеченное Пушкиным умение заставить «действующих лиц говорить "как в жизни"...— несомненный и существенный шаг к созданию реалистических форм литературного языка». В Д. Благой отмечает и другую важную для понимания истории реализма особенность творчества Шекспира, заключавшуюся «"в вольном и широком изображении" человеческих характеров, т. е. методе образпо-художественного обобщения действительности. Шекспир, в сущности, уже стоит на реалистическом пути. Есть у него и зачатки историзма, понимания общественноисторической обусловленности создаваемых им характеров...» 9

Р. Самарин, отвергнув антписторическое толкование реализма как искусства всех времен, в противоположность Н. И. Конраду и Д. Д. Благому относит возникновение реализма как художественного метода к эпохе Возрождения. Зарождение реалистического метода Р. Самарин рассматривает не как итог развития средневековой культуры, а как следствие новой революционной эпохи и борьбы народиых масс, рождения новых наций Европы и национальных литератур. Реализм эпохи Возрождения, который, по мнению ученого, появляется впервые в творчестве Шекспира, характеризуется следующими чертами: 1) мысль об объективных законах, правящих миром, которая в художественном воплощении создает «все увеличивающиеся возможности объективного изображения человека в его развитии»; 10 2) развитие характеров героев под влиянием общественной среды; 3) зарождающийся историзм; 4) обобщение (типпзация) и индивидуализация; 5) пси-хологизм (универсальность); 6) отрицающее и утверждающее начала; 7) единство реальных и фантастических образов, причем последние опираются на действитсль-ность, а не на мистику. «В этом новом искусстве, — обобщает Р. Самарин, в каждой стране в неповторимой своеобразной национальной форме наметились черты нового творческого метода, который на более позднем этапе своего развития будет назван реализмом». Р. Самарин уточняет, что «искусство Возрождения не является просто первоначальным вариантом, зародышем критического реализма. Это комплекс явлений неповторимых в своем художественном значении и своеобразии, одна из вершин человеческой культуры». 12 С другой стороны, «это не значит, что богатейшая, в каждой национальной литературе неповторимо своеобразная эстетика критического реализма во всех своих чертах хотя бы намечается в литературах эпохи Возрождения. Формула Энгельса в полной мере может быть отнесена только к реалистическому искусству XIX века — не ранее того». 13

В концепции С. М. Петрова историко-типологическое рассмотрение реализма <sup>14</sup> получает относительно наиболее полнос теоретическое обоснование. <sup>15</sup> «Реализм возникает и развивается на основе, — пишет С. М. Петров, — в которой органически сливаются и сама действительность как предмет изображения, взятый в его реаль-

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Там же, стр. 271. <sup>7</sup> Д. Д. Благой. Поэзия действительности. «Советский писатель», М, 1961,

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Там же, стр. 13--14.

<sup>9</sup> Проблемы реализма в мировой литературе, стр. 270.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> «Вопросы литературы», 1957, № 5, стр. 42.

<sup>11</sup> Там же, стр. 43.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Там же.

<sup>13</sup> Проблемы реализма в мировой литературе, стр. 372.

<sup>14 «...</sup>В качестве principins divisionis реализма как художественного метода должен быть взят способ изображения человека и окружающего его мира» (С. М. Петров. Критический реализм. Изд. «Современник», М., 1974, стр. 196).

<sup>15</sup> Эта конценция, предложенная впервые в 1957 году, затем была развита в книге «Реализм» (1964).

ных, а не фантастических формах, и способ, метод художественного его познания». 16 Это стало возможным лишь тогда, когда в основу художественного познания легло научное познание жизни, а именно — в эпоху Возрождения. В литературе эпохи Возрождения С. М. Петров видит зарождение основных родовых принципов реализма. На основании этого им делается вывод, что реализм как художественный метод возникает в эпоху Возрождения. Реализм эпохи Возрождения порвал с религиозными представлениями о жизни и демифологизировал человека: паметив принцип социального детерминизма и историзма, он развил принцип псижологического детерминизма и универсальности; ввел «в литературу реалистический принцип верности деталей не только при изображении бытовой обстаповки и пр., но и при изображении внутреннего мира человека и его поступков» (стр. 39). «Литература, — пишет С. М. Петров, — стала воссоздавать правду жизни в формах самой реальной жизни. 17 Это было подлинной революцией — это и было рождение реализма как художественного метода изображения действительности» (стр. 39). «Но реализм возникает и развивается в литературе эпохи Возрождения не только как художественная форма процесса познания жизни человека и об-щества,— замечает С. М. Петров,— а и как средство воздействия на нее, в частности как оружие обличения зла и борьбы с ним» (стр. 48). Своеобразие реализма как художественного метода этого времени проявляется в том, что типы, созданные Шекспиром, «воспринимаются главным образом как "общечеловеческие" психологические типы и в меньшей степени как определенные социально-исторические типы» (стр. 46). «Созданные им трагические типы, — отмечает С. М. Петров, — не выступают в их конкретном национально-историческом (стр. 68), так как историзм Шекспира имел самый общий характер. Шекспир также не показал характеры своих героев в изменении, развитии в процессе жизни. «то, что проявляется в поступках и отношениях шекспировских героев, изначально присуще их природе; обстоятельства лишь выявляют их характер» (стр. 68). Реалистический принцип социального детерминизма развивается в более позднюю эпоху, в эпоху Просвещения (XVIII век). У писателей эпохи Просвещения возникает мысль, что «от воспитания и внешних обстоятельств зависит... все развитие человека», 18 но из-за отсутствия историзма в их взглядах они «еще не осознают, что особенности характера людей, их внутренний мир определяются исторически сложившимся своеобразием их времени» (стр. 67). Отсюда возникает известная абстрактность, схематизм в изображении и характеров и общественной среды. Так, например, в романе Фильдинга «История Тома Джонса, найденыша» созданы правдивые характеры, но действуют они лишь внешне, оставаясь внутрение статичными, неизменными. «В XVIII столетии, — пишет С. М. Петров, только, может быть, в "Геце фон Берлихингене" Гете нашел свое художественное воплощение тот дух историзма, который стал основой реализма XIX столетия» (стр. 72—73). Принцип реалистического историзма развивается в творчестве В. Скотта. Социальность и историзм С. М. Петров выделяет в качестве вслущих принципов реализма XIX века, на основании чего и называет его «социально-историческим реализмом». Реализм XIX века представляет собой наиболее развитую стадию реализма, так как в нем впервые получают воплощение все принципы реалистического художественного метода. С точки зрения С. М. Петрова, это: 1) принцип всестороннего изображения человека (принцип универсальности); 2) принцип социального и психологического детерминизма, т. е. «изображение жизни и личности человека в обусловленности и причинной зависимости как от его собственного впутреннего мира, его субъекта, так и от окружающей его объективной действительности...» (стр. 100); 3) принцип историзма— «изображение жизни человека и общества в процессе их развития, в движении, в соответствии с духом времени, как порождение определенной исторической эпохи в судьбах наций, во всемирной истории» (стр. 103); 4) принции объективного изображения человека и окружающего его мира.

Эти общие припципы реализма определяют «присущий ему способ художественного обобщения явлений жизии» (стр. 121), а именно, раскрывают специфику реалистической типизации, памеченную еще в известной формуле Энгельса «..реализм предполагает, помимо правдивости деталей, правдивое воспроизведение типичных характеров в типичных обстоятельствах..., которые их окружают и заставляют действовать». В стой формуле примыкает также высказывание Энгельса о том, что в подлинно художественном произведении «каждое лицо—тип,

<sup>16</sup> С. М. Петров. Реализм, стр. 29 (далее ссылки на эту книгу приводятся

<sup>17 «</sup>Бесспорно, что в своей многовековой практике реализм создавал и использовал условные художественные формы (С. М. Петров. Своеобразие реализма как художественного метода. В кн.: Актуальные проблемы теории литературы и искусства. Изд. «Мысль», М., 1972, стр. 52).

ів К. Маркс и Ф. Энгельс, Сочинения т. 2, стр. 144.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> К. Маркс и Ф. Энгельс об искусстве. В двух томах, т. І. Изд. «Искусство», М., 1967, стр. 6—7.

но вместе с тем и вполне определенная личность, "этот", как выражается старик Гегель». 20 Учитывая это, С. М. Петров приходит к выводу, что «литературный тип в реалистическом произведении должен быть рассмотрен... как индивидуальное (отдельное) проявление конкретной сощально-исторической (особенной) формы общечеловеческого (общего)» (стр. 145). Такое понимание типического характера С. М. Петров распространяет и на типические обстоятельства. «Типические обстоятельства в реализме — это существенные и вместе с тем вполне различные стороны внешнего мира человека, в конкретно-исторической форме воспроизводящие содержание и особенности жизны данных персонажей как обществено-исторических типов, заставляющие их действовать, т. е. мотивирующие действие» (стр. 156). Соблюдение принципа верности деталей и действие типических характеров в типических обстоятельствах, с точки зрения С. М. Петрова, имеет место в реалистических произведениях разных исторических эпох. Вот почему, в отличие от Р. Самарина, он распространяет формулу Энгельса и на реализм эпохи Возрождения. «... Формула Энгельса, — пишет С. М. Петров, — равно распространяется на весь реализм и характеризует реалистический метод в его, говоря словами Гегеля, чистой сущности", в его общем типологическом значении» (стр. 121). Реализм от эпохи Возрождения до начала XX века во всем многообразии национально-исторических типов (реализм эпохи Возрождения, эпохи Просвещения, критический реализм XIX века) С. М. Петров обозначает термином «классическии реализм». «Термин "классический реализм", — пишет С. М. Петров, — должен быти реализма в мировой литературе, формы, в которой впервые в истории мировой литературы сложились и выявились принципы и особенности реализма и которая дала художественному развитию человечества классические образцы реалистического оксуусства» (стр. 279). Второй качественно новой исторической фазой или формой развития феализтического метода является «сопизанстический реализм».

формой развития феалистического метода является «социалистический реализм». Формула Энгельса, с точки зрения Я. Эльсберга, «относится главным образом к познавательной стороне единого и целостного эстетического значения реализма... Но ею не исчерпывается эстетическое значение литературы, реализма в частности. В чем же заключается своеобразие реализма, — спрашивает Я. Эльсберг, — с точки зрения влияния на человека, восшитания в нем идей, чувств и идеалов и вообще преобразующей роли литературы?» <sup>21</sup> Предупреждая, что метод реализма нельзя отождествлять с правдивым отражением действительности, Я. Эльсберг главным ь реалистическом методе признает выдвинутый еще Бальзаком принции саморазвития характеров. «... В реализме, — говорит он, — впервые создается понятие внутренней самостоятельности, а главное саморазвития характера, той внутренней логим его, которой в определенной мере подчиняется и сам творец того или иного образа». <sup>22</sup> Особое внимание Я. Эльсберг предлагает уделить пзучению своеобразия типического характера в реализме в сопоставлении с другими литературными направлениями. «Для правильного определения того, как понятия типического характера, типических обстоятельств и верности деталей видоизменяются на протяжении развития реализма, — отмечает Я. Эльсберг, — крайне важно определить степень и особенности историзма в изображении национального характера и национального уклада, свойственные тому или пному периоду развития реализма». <sup>23</sup>

Остро полемическим было выступление В. В. Виноградова, опубликованное в более полном виде в книге «О языке художественной литературы». Некоторые исследователи, 24 с его точки зрения, рассматривают реализм в чисто идеологическом плане. Так, например, развитие реализма объясняется развитием революцион-

нои идеологии и освободительного движения.

«При такой характеристике, — пишет В. В. Виноградов, — реализм теряет все черты метода словесно-художественного изображения жизни и должен быть отнесен к истории общественной мысли как своеобразная реалистическая идеология». В Не следует, по мнению В. В. Виноградова, бросаться и в другую крайность — рассматривать реализм в чисто стилистическом плане Нужно выяснить, «как реализм связан с развитием литературного языка и языка художественной литературы в целом». Такая постановка вопроса, в свою очередь, «предполагает историческое понимание реализма как метода словесно-художественного выражения и изображения». Для реализма как художественного метода характерны анализ внутреннего мира человека, социальная обусловленность героя, историзм, проявляющийся в изображении пационально-типических характеров. В реализме

<sup>24</sup> В данном случае имеется в виду У. Фохт.

21 Проблемы реализма в мировой литературе, стр. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Там же, стр. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Там же, стр. 30. <sup>23</sup> Там же, стр. 33.

 <sup>&</sup>lt;sup>25</sup> В. В. Виноградов. О языке художественной литературы. Гослитиздат, М, 1959, стр. 440.
 <sup>26</sup> Там же, стр. 437.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Там же, стр. 438. 12. Руссьая литература, № 2, 1976 г.

«культивируется принцип объективно-исторического соответствия стиля изображаемому миру действительности». В После ряда рассуждений В. В. Виноградов пришел к выводу, что «реализм как словесно-художественная система в литературе того или иного народа не может сложиться до образования соответствующего нацио нального литературного языка». 29

В. Жирмунский предложил в своем выступлении два понямания «реализма» в широком и узком смысле слова. Реализм в широком смысле слова, по его мнению, не исчерпывается понятием «правдивости». «Речь идет не о правдивости, а о методе художественного познания действительности и ее раскрытия в художественном образе, о постепенном накоплении в литературе элементов реалистического изображения действительности и о развитии литературы в сторону все более глубокого познания действительности, объективной истины», — сказат В. Жирмунский, опираясь на тезисы доклада Д. Лихачева. «С этой точки зрения, — конкретизировал свою мысль В. Жирмунский, — я считаю, что можно с полным правом говорить о монументальном эпическом реализме Гомера или узбекского эпоса "Алпамып", о наивном реализме средневековых фаблио и шванков о реализме готической скульптуры Наумбургского собора XII—XIV веков и т. п.».31 реализма историко-типологическим В. Жирмунский назвал такое понимание Реализм же в узком смысле слова означает определенную литературную школу и критический реализм XIX века, который является классической формой реализма. Основную особенность литературы критического реализма XIX века В. Жирмунский видел «в ее социальности, в раскрытии социальной обусловленности событий и характеров, в отношении к действительности, как факту социальному и тем самым историческому». В критический реализм XIX века правдиво изображает общественную жизнь в социально-типических лицах и обстоятельства Зачатки критического реализма В. Жирмунский находил в английской литературе XVIII века. «Дефо, Филдинг, Смолетт, — говорил он, — принадлежат к его первым зачинателям». В. Жирмунскому казалось непонятным, почему основная группа докладчиков на конференции вела начало критического реализма, т. е. реализма в узком смысле этого слова, от эпохи Возрождения.

«Я только думаю, — говорил В. Жирмунский о Шекспире, Сервантесе и Рабле, — что они реалисты в смысле "правдивости", а не в смысле Бальзака или Льва Толстого, что реализм их — это реализм в широком смысле, качественно отличный от классического реализма XIX века, то есть реализма в собственном смысле». О реализме в широком смысле можно говорить, по мнению В Жирмунского, не только применительно к писателям эпохи Возрождения, но и применительно к представителям французского классицизма XVII века — Корнелю, Распну

и Буало и даже к античной литературе.

На дискуссии о реализме 1957 года были и другие интересные выступления, остановиться на которых не позволяет объем статьи. Дискуссия 1957 года имела несомненное положительное значение для развития теории реализма в целом и понимания реализма как художественного метода в частности. Во-первых, большинством ученых на конференции была подвергнута справедливой критике концепция реализма Г. Недошивина, отождествляющая правдивость литературы с принцинами художественного воспроизведения (отражения) жизни. Это более четко определило границы понятия реализма как художественного метода и воспрепятствовало вне-историческому его рассмотрению. Во-вторых, на конференции была единодушно признана необходимость исторического рассмотрения реализма. Хотя в вопросе о происхождении реализма мнения разошлись, выявилось историко-типологическое понимание реализма как художественного метода. Типологические черты реализма, отмеченные сторонниками возникновения реализма в XIX веке (Д. Благой), получили довольно полное теоретическое обоснование в выступлениях ученых, (С. М. Петров) относящих возникновение реализма к эпохе Возрождения В-третьих, в результате выявленных разногласий и предложений в ходе конференции наметились перспективы дальнейшей разработки проблем реализма Так, например, Я. Эльсбергом был поставлен вопрос об изучений реализма с точки зрешля преобразующей роли литературы В. В. Виноградов указал на липгвистический аспект теории реализма.<sup>35</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Там же, стр. 473.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Там же, стр. 466.

<sup>30</sup> Проблемы реализма в мировой литературе, стр. 449—450.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Там же, стр. 450.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Там же, стр. 448.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Там же, стр. 451.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Там же, стр. 450.

<sup>35</sup> Дискуссия вызвала широкие отклики в печати, в том числе и критические По словам академика Т. Павлова, дискуссия «поставила, но не решила ни основных вопросов реализма в мировой литературе, ни специальных вопросов социалистического реализма» («Литературная газета», 1958, № 96 (3907), 12 августа) В частности, имелись в виду вопросы о различии реализма как художественного

Проблемы реализма, поставленные на конференции 1957 года, в силу их важности не только для развития теории реализма, но и для всего современного литературоведения, продолжают привлекать к себе внимание ученых. В 1960 году выхо-дит сборник «Творческий метод», книга В. Днепрова «Проблемы реализма». На стра-ницах журнала «Знамя» в 1960, 1962 годах публикуются выдержки из будущей книги Б. Сучкова «Исторические судьбы реализма». С. М. Петров развивает свою концепцию в книге «Реализм», напечатанной в 1964 году.

Л. Тимофеев в своей статье «О понятии художественного метода» анализил. тимофеев в своей статье «О повятии художественного метода» апальзорует раздичные точки зрения на реализм, выявленные в ходе дускуссии. По его
мнению, В. В. Виноградов сводит реалистический метод к языку, что упрощает
вопрос. «...Прямолинейное соотнесение развития реализма и развития языка
вряд ли можно признать плодотворным», 36— пишет он.
Я. Эльсберг, продолжает Л. Тимофеев, указав, что научное определение реа-

дизма может быть получено в результате изучения творчества величайших представителей реалистической литературы на разных этапах ее развития, сам не дал такого определения ни на конференции, ни в более поздней своей работе. «Таким образом, — делает вывод Л. Тимофеев, — попытки трактовать понятие метода (в данном случае реалистического) в пироком плане, охватывая явления искусства самых различных исторических периодов, приводят к излишне суммарным формулировкам, лишенным исторической основы». 37 Так, называя реалистические принципы концепции С. М. Петрова: универсальность в изображении человека, сопиальный и психологический детерминизм, историческая точка зрения на жизнь, -Л. Тимофеев пишет: «...эти определения являются настолько общими, что, по сути дела, затрагивают лишь общеидеологическую основу деятельности художника, которая, собственно говоря, не обязательно может быть связана с его художественным творчеством». 38 И далее: «Определение реализма, данное С. Петровым, оказывается настолько общим, что охватывает совершенно несходные между собой явления от палеолита до нашего времени». 39 Конкретизация же понятия «реализм», с точки зрения Л. Тимофеева, приведет к тому, что мы будем «вынуждены всту-пать на путь его последовательной дифференциации, который приводит нас к индивидуальному проявлению реализма в творчестве каждого большого художника».40 Л. Тимофеев считает, что «реализм» представляет собой лишь одно, хотя бы и чрезвычайно существенное свойство явления (произведения, стиля, течения) в целом. Вот почему, рассматривая его как самостоятельную категорию, отрывая его от тех явлений, в которых он только и получает свою реальную историческую жизнь, мы лишены возможности дать ему конкретную и делостную характеристику. Он может ее получить лишь в данных исторических условиях, в данной эстетической системе, одним из слагаемых которой он является. Понятно, что, сближая между собой художников по их художественному методу в таком чрезмерно широком его понимании, мы вынуждены полностью отвлечься от конкретного своеобразия их творчества и соотносить их между собой лишь по наиболее общим художественным особенностям. «Поэтому, — заключает Л. Тимофеев, при всей распространенности понятий реализма и романтизма они до сих пор не получили сколько-нибудь четкого определения и исторической конкретизации». 41 Говоря, что традиционно определяют реалистический метод формулой Энгельса, Л. Тимофеев соглашается с И. Рыжкиным, который полагает, что «реалистичность в широком значении является всеобщей эстетической категорией, так как нет таких подлинно художественных произведений, которые не заключали бы в себе объективной правды жизни». 42 Такой же всеобщей категорией является и романтичность. В образном отражении действительности, рассуждает Л. Тимофеев, присутствуют два начала: воощроизводящее и пересоздающее. Поскольку в творчестве писателей-реалистов на первый план выдвигается воспроизводящее начало (а у писателей-романтиков — пересоздающее), постольку нужно говорить о реалистическом (или романтическом) типе творчества. Внутри же этого типа в зависимости от характера идеала, положительного героя, народности и проч. следует искать более конкретные черты сходства художников. Это, как думает Л. Тимофеев, позволит в понятии художественного метода вынести за скобки общие черты художественного творчества и вложить в данное понятие конкретно-историческое содержание. «Поэтому вполне закономерно говорить о реализме или романтизме применительно опять-таки к любому художественному методу; важно только

метода, направления и правдивости как свойства всякого прогрессивного искусства, о происхождении реализма и т. п. <sup>36</sup> Творческий метод. Сборник статей. Изд. «Искусство», М., 1960, стр. 8. <sup>37</sup> Там же, стр. 13—14.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Там же, стр. 12. <sup>39</sup> Там же.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Там же, стр. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Там же, стр. 11.

<sup>42</sup> И. Рыжкин. Стиль и реализм. В кн.: Вопросы эстетики. Изд. «Искусство», М., 1958, стр. 262.

понять, что в каждом данном случае мы должны будем искать конкретные определители этих реалистических или романтических особенностей, а не ограничиваться простым общим указанием на их наличие». <sup>43</sup>
Близость к концепции Л. Тимофева обнаруживает и концепция реализма

В. Днепрова, изложенная им в книге «Проблемы реализма».

Если в художественном отражении действительности Л. Тимофеев выделяет воспроизводящее и пересоздающее начала, связывая первое — с реализмом, а второе — с романтизмом как извечными типами творчества, то В. Днепров выделяет типизацию и идеализацию как две самостоятельные формы художественного обобщения. «Типический образ существенно связан с преобладанием познавательной функции (искусства, -B.  $\Phi$ .), — пишет он, — а идеальный — с преобладанием нормативной функции». Чам Типизация преобладает в реалистическом искусстве, идеализация — в идеализирующем, нормативном искусстве. Всякое искусство соотносит действительность с исторически сложившимся идеалом. Реализм же не только от изображаемой действительности, но и от самих идеалов требует жизненности, истинности. «Совмещение идеальной точки зрения с верностью и полнотой изображения действительности — такова основа всей поэтики реализма»  $^{45}$  A это, по мнению В. Днепрова, впервые осуществляется в творчестве Сервантеса. «Реалистические произведения, — пишет В. Днепров, — могли быть и бывали и в древности, и в средние века, но эпоха реалистического искусства начинается со времени поворота всемирной истории к кашитализму. Путь от Джотто к Рембрандту, от Чосера и Боккаччо к Сервантесу и Шекспиру — это история становления реалистического метода». 46 В искусстве социалистического реализма, по мнению В. Днепрова, исчезает эстетическая потребность в идеализации.

В представлении Б. Сучкова «реализм как творческий метод — явление историческое», возникшее тогда, когда перед людьми появилась «необходимость осмыс-

лить сущность и направление движения общества». 47

Реализм, с точки зрения Б. Сучкова, появился в эполу Возрождения в творчестве Рабле, Сервантеса и Шекспира. В частности, конфликт у Шекспира «обрек конкретно-историческую форму, не лишаясь универсальности». 48 Внутрешний мир героев изображался Шекспиром в единстве с общественным бытием Таким образом, исследование жизни общества и человеческих характеров в их сложных взап-мосвязях осуществлялось именно реализмом 49 А «аналитичность как одна из неотъемлемых черт реалистического метода, — отмечал Б. Сучков, — начала формироваться еще в искусстве Возрождения». У Именно социальный анализ составляет сущность реалистического метода Но «для того, чтобы социальный анализ среды был реалистичен, — пояснял Б. Сучков, — писателю необходимо видеть и изображать действительность в ее определяющих, то есть типических, проявлениях» 51 Изображение типического, вскрывающего в мире социальных явлений причинность, определяет собой принции типизации. «Типизация есть свойство и особенность только реалистического искусства», 52 — писал Б. Сучков. Исследователь выделил комплекс принципов, образующих реалистический метод. «Социальный апализ в искусстве, — подчеркивал он, — не отменяет исихологического анализа» 53 Принцины реалистического метода, с его точки зрения, следующие. 1) социальный анализ; 2) универсальность или разносторонность изображения характеров (исилологический анализ); 3) историзм; 4) тишизация; 5) объективность изображения

«Все принципы создания образа, которые доступны искусству, реализм включает в себя, раскрывая свойства и качества познанной действительности, — писал Б. Сучков. — Поэтому реалистический образ объективизирует действительность и адекватен ей».54

Очень важным в концепции реализма Б. Сучкова является развитие мысли о связи принципов реализма с его основополагающей чертой — типизацией Это вскрывает природу художественного отражения в реализме. В вопросе о художественных формах в реализме Б. Сучков занял широкую позицию, выявив впутри соцпалистического реализма различные художественные течения, воспроизводящие действительность как в формах самой жизни, так и в условных формах. Но поскольку Б. Сучковым была высказана мысль об адекватном изображении жизни

<sup>43</sup> Творческий метод, стр. 46.

<sup>44</sup> В Днепров. Проблемы реализма. «Советский писатель», Л, 1960, стр 24.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Там же, стр. 8. <sup>46</sup> Там же, стр. 7.

<sup>47</sup> Б. Сучков. Исторические судьбы реализма. «Советский писатель», М, 1973, стр. 18—19.

48 Там же, стр. 35.

49 См там же, стр. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Там же, стр. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Там же, стр. 41.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Там же, стр. 42. <sup>53</sup> Там же, стр. 41.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Там же, стр. 82.

в реалистическом искусстве, следовало бы уточнить степень адекватности в различных художественных формах. Несомненно, что выяснение вопроса о том, какие художественные формы наиболее соответствуют реалистическому содержанию на основе анализа реализма как метода в тех или иных стилевых течениях, жанрах

является важной задачей дальнейшего изучения интересующей нас темы.

В ходе научной разработки проблемы реализма после дискуссии 1957 года выявилась необходимость типологического изучения реализма и, в частпости, конкретно-исторических типологических разповидностей русского реализма. С целью выяснения этих вопросов весной 1967 года в ИМЛИ им. Горького была проведена конференция. Мы не будем анализировать выступления всех докладчиков, так как это увело бы нас от проблемы реализма как художественного метода к проблемам типологии. Остановимся только на докладе Г. Н. Поспелова, в котором изложена стройная концепция реализма.<sup>55</sup>

Г. Н. Поспелов предостерег от все еще бытующего в работах некоторых литературоведов отождествления правдивости с реализмом, т. е. определенным принципом художественного отражения жизни. Он отметил неточный перевод известной формулы Энгельса, что затрудняет изучение реализма как художественного метода. В «Энгельс, — замечает Г. Н. Поспелов, — писал о "верности" (truth) "воспроизведения" (reproduction) типических характеров в типических обстоятельствах», <sup>37</sup> а не о «правдивости». «Однако, разрешая проблему реализма, недостаточно, ко-нечно, ограничиваться ссылками на авторитет Энгельса и приводить цитаты из его

письма, хотя бы и вполне правильно переведенного, — пишет он. — Надо разрабатывать дальше понятие, намеченное им в общих чертах». 

Перспективной в этом отношении Г. Н. Поспелову представляется мысль Я. Эльсберга о «саморазвитии характера». Но Я. Эльсберг, замечает Г. Н. Поспелов, не разъяснил, что логика переживаний и поступков героев создается «типическими обстоятельствами» социальной жизни. «Значит, реализм произведения заключается в основном в том, что писатель заставляет своих героев действовать (хотеть, поступать, думать, чувствовать, говорить) в соответствии с особенностями их социальных характеров, с их внутренними закономерностями, создаваемыми общественными отношениями их страны и эпохи, — "типическими обстоятельствами"».<sup>59</sup> Требование «верности деталей», содержащееся в известной формуле Ф. Энгельса, Г. Н. Поспелов предлагает исключить из основных признаков реализма. Во-первых, потому, что «если под "верностью" деталей разуметь их внешнее правдоподобие, то есть их соответствие видимости жизни, то такую "верность" невозможно считать обязательным проявлением реализма». Во-вторых, потому, что если «разуметь под этим функциональную их верность, то есть их соответствие идейному содержанию произведения, которое через них выражается», то и в этом случае «верность деталей не может быть признана критерием реализма. Ведь она существует не только в реалистических, но во всех вообще произведениях, обладающих единством содержания и формы». $^{61}$  Г. Н. Поспелов критикует мысль Я. Эльсберга о том, что «в предшествующие... реализму эпохи литература, подчинявшаяся мифологическим и религиозным представлениям, исходила из заранее "заданных" эстетических норм». 62 «Такое противопоставление двух стадий литературного развития— реалистической и ей "предшествующей",— пишет Г. Н. Поспелов,— очень характерно для концепции "единого потока". Из него следует, что в ранние эпохи своей истории литература вообще не была и не могла быть реалистической, зато позднее (по Эльсбергу—с эпохи Возрождения) она вдруг вся обра-тилась к реализму». 63 Между тем, по мнению Г. Н. Поспелова, Я. Эльсберг сам себя опровергает, отмечая в реализме Просвещения «отвлеченность, предопределенность образов положительного "нормального" человека».64 «Воспроизведение социальных характеров, подчиненное... субъективным идейным тенденциям шисателя (рационалистическим или эмоциональным), в которых проявляется историческая

<sup>64</sup> Там же, стр. 106.

<sup>55</sup> Эта концепция сложилась у Г. Н. Поспелова еще в 1958 году и была изложена на страница\ журнала «Вопросы литературы» (1958, №№ 3, 7).

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Г. Н Поспелов указывает, что «для литературоведов и критиков недопустимо отождествлять правдивость и верность (реалистичность) художественного воспроизведения жизни, смешивая тем самым эти разные понятия» (Г. Н. Поспе-К спорам о литературе социалистического реализма. «Филологические науки», 1975, № 1, стр. 7).

<sup>57</sup> Проблемы типологии русского реализма. Изд. «Наука», М., 1969, стр 101.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Там же, стр. 103.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> Г. H. Поспелов. Проблемы исторического развития лптературы. Изд. «Просвещение», М , 1972, стр. 53.

<sup>62</sup> Проблемы реализма в мпровой литературе, стр\_31. 63 Проблемы типологии русского реализма, стр. 105.

отвлеченность его миропонимания»,  $^{65}$  Г. Н. Поспелов называет «нормативизмом». «Термин "нормативизм", — пишет Г. Н. Поспелов, — как нам кажется, вполне может быть принят для обозначения принципа отражения жизни, противоположного реализму».  $^{66}$  «... Реализм и "нормативизм" очень сложно переплетаются и взаимодействуют во всем развитии каждой национальной литературы и на каждом его этапе по-разному».  $^{67}$  «Период расцвета реализма вообще начался, в основном, в первых десятилетиях XIX в.».  $^{68}$ 

В 1970 году с выходом в свет книги И. Ф. Волкова «"Фауст" Гете и проблема художественного метода» появляется новая концепция реализма. Подвергая криттике концепцию С. М. Петрова, И. Ф. Волков заявляет, что она эклектична и что каждый из выделенных в ней принципов реализма образует исторически опреде-

ленный художественный метод.

Эти художественные методы сходны, с точки зрешия И. Ф. Волкова, лишь в смысле «правдивости», и в этом смысле их можно считать «реалистическими». Однако «реализм» эпохи Возрождения и Просвещения, называемый И. Ф. Волковым «универсальным реализмом», существенно отличается от реализма XIX—XX веков, называемого им «кошкретно-историческим реализмом». Под «универсальным реализмом» эпохи Возрождения имеется в виду «художественно-творческое воспроизведение современной писателю характерности жизни как конкретно-чувственного проявления всеобщей естественной природы человеческого рода или как чуждой и враждебной ей — при творческом использовании уже готовых, универсальных, форм художественной образности». Под «универсальным реализмом» эпохи Просвещения имеется в виду «творческое воспроизведение исторически сложившихся характеров как универсальных, изначально заданных в своей сущности естественной природой, или как чуждых ей — при конкретно-исторической, как правило, детализации художественных образов».

Под «конкретно-историческим реализмом» (или классической формой реализма литературы XIX—XX веков) И. Ф. Волков понимает «конкретно-историческую правдивость воспроизведения типических характеров и обстоятельств как результат и перспективу всемирно-исторического развития человечества». Оромулу Энгельса он относит только к такому типу художественного творчества. «Правдивость, о которой говорится у Энгельса, — пишет И. Ф. Волков, — это реалистическая правдивость. Она подразумевает художественное восщроизведение (освоение) конкретно-исторических характеров и обстоятельств в соответствии с реальными, то есть предоставленными данным временем, местом и средой возможностями определенного, в рассматриваемом случае (имеются в виду письма Энгельса к Гаркнесс, Каутской и Лассалю) социалистического движения на определенном конкретно-историческом этапе общественного развития». 72 «Правда реалистического искусства — это конкретно-историческая правда». <sup>73</sup> Но есть правда рода — общечеловеческая, универсальная. На ее основе возникает художественная иллюзия... Но вернемся к понятиям «универсального» и «конкретно-исторического реализма». «...Понятия "универсального реализма" и "конкретно-исторического реализма", — пишет И. Ф. Волков, — следует рассматривать не в качестве вполне определенных творческих методов, а лишь как исторически сложившиеся художеопределенных творческих методов, а лишь как исторические сложивших художе ственно-методологические типы, предполагающие наличие внутри каждого типа различных также исторически складывающихся целостных принципиальных основ, то есть собственно методов». В художественно-методологическом типе «универсального реализма» И. Ф. Волков выделяет в качестве самостоятельных творческие принципы «ренессансного универсализма» и принципы «просветительного универсализма». В художественно-методологическом типе «конкретно-исторического реализма» он выделяет методы критического и социалистического реализма. Разработка принципов этих методов в книге «"Фауст" Гете и проблема художественного метода» только намечается. Однако И. Ф. Волков исходит из того, что «классическая форма реализма предусматривает в качестве основного принцина творчества конкретно-историческую правдивость воспроизведения типических характеров и обстоятельств как конкретно-исторический (детерминированный временем, пространством и социальной средой) результат и перспективу всемпрно-исторического развития человечества». 75 Следовательно, И. Ф. Волков среди прин-

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> Там же.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> Там же. <sup>67</sup> Там же.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Там же, стр. 107.

<sup>69</sup> И. Ф. Волков. «Фауст» Гете и проблема художественного метода. Изд. МГУ, 1970, стр. 148—149.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Там же, стр. 164—165.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Там же, стр. 149.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Там же, стр. 81.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Там же, стр. 82.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Там же, стр. 149. <sup>75</sup> Там же, стр. 143.

пипов критического и социалистического реализма отмечает воспроизведение типических характеров и типических обстоятельств, т. е. типизацию; социальный и псторический детерминизм, и в канестве необязательного, что видно из предыдущих рассуждений, принцип универсальности.

Таким образом, И. Ф. Волков пытается конкретизировать понятие реалисти-

ческого метода применительно к разным историческим эпохам.

А. С. Бушмин в своей книге «Методологические вопросы литературоведческих исследований» указал на некоторые спорные проблемы реализма. «В изобразительный арсенал реализма, — пишет он, — входят в качестве одного из средств и так называемые условные формы, в той или иной мере деформирующие образ реальных предметов и явлений, — гипербола, гротеск, алогизмы, фантастические образы. Они превосходно уживаются в реалистическом, особенно в сатирическом творчестве, законны и эффективны в нем, но лишь постольку, поскольку они оппраются на более широкий принции — принции широкого соответствия художественных форм искусства реальным формам действительности». 76

«Социалистический реализм потому и называется реализмом, — подчерживает А. С. Бушмин, — что ему присущи именно реалистические формы, творчески вос-принявшие в себя также и лучшие достижения романтизма».<sup>77</sup>

В последней книге А. С. Бушмина «Преемственность в развитии литературы» большую ценность представляет указание на то, что «художественный реализм в диалектике своего сложного исторического проявления — аналог действительности, и, понимаемый так, он обладает возможностью бесконечного развития, совершенствования, обновления, обогащения во след жизни и в связи с внутренним движением самой реалистической художественной мысли». 78

На страницах журнала «Русская литература» (1973, № 3) развернулась полемика по вопросам реализма между советским ученым Г. Фридлендером и румынским ученым М. Новиковым. Соглашаясь с мыслью М. Новикова о том, что «в основе каждого художественного метода лежит определенный тип эстетического тические "формулы", определяющие специфику разных творческих методов, всегда с необходимостью будут тяготеть к одному из двух противоположных полюсов: "романтизм" и "реализм"». отношения к действительности», Г. Фридлендер оспаривает вывод о том, что «эсте-

Объясняя историю такого представления, Г. Фридлендер подчеркивает, что

советская наука в 1960—1970-х годах «в лице большей части своих наиболее видных представителей» от него отказалась 80 В противовес М. Новикову Г. Фридлендер справедливо утверждает, что «у нас нет права отрешать от связи с определенными сторонами... общественной практики не только реализм, но и романтизм и даже некоторые модернистские направления в литературе».<sup>81</sup> Он называет основные признаки, связанные с понятием о развитых формах реализма,82 которые близки к концепции реализма С. Петрова и Б. Сучкова.

Рассмотренные нами в хронологической последовательности основные концепции реализма показывают, какой большой вклад внесла советская литературоведческая наука в изучение сложнейших проблем реализма и, в первую очередь, в историко-типологическое изучение проблемы реализма как художественного метода. В последние годы в поле зрения ученых входит и эстетический аспект изучения реализма, связанный с диалектикой объективного и субъективного.

Хотя понимание многих вопросов реализма по-прежнему остается спорным, разногласия часто носят, по существу, терминологический характер. И весьма актуальной в этом плане представляется статья Г. Н. Поспелова «К спорам о литературе социалистического реализма».83 В сложившемся понимании реализма как художественного метода у советских литературоведов выявляется много общих моментов. Не вызывает возражений тот факт, что в основе эстетических отношений реалистического искусства к действительности лежит воссоздание художественной правды или истины жизни, т. е. существенных закономерностей ее явлений и процессов.

ваний. Изд. «Наука», Л, 1969, стр. 215.

77 А. С Бушмин. Преемственность в развитии литературы. Изд. «Наука», Л, 1975, стр. 75.

<sup>78</sup> Там же, стр. 79.

<sup>76</sup> А С Бушмпн. Методологические вопросы литературоведческих исследо-

<sup>79</sup> Г. М. Фридлендер. Русский реализм (некоторые спорные проблемы и очередные задачи изучения). «Русская литература», 1973, № 3, стр. 40.

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> Там же, стр. 48. 81 Там же (см. также статью В. И. Каминского «К вопросу о гносеологии реализма и некоторых переалистических методах в русской литературе» («Русская литература», 1974, № 1)).

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> Там же, стр. 38—39. <sup>83</sup> «Филологические науки», 1975, № 1, стр. 3.

Реализму свойственно всестороннее или универсальное изображение внутреннего мира человека, психологический анализ или исихологический детерминизм и саморазвитие характера. В изображении связи человека и общества осуществляется принции социальной обусловленности личности, социального детерминизма, социального анализа или аналитичности. Этот принции сформулирован в известных словах В. И. Ленина: «Жить в обществе и быть свободным от общества нельзя». Чизображение процессов жизни человека и общества дается в развитии, исторично, в соответствии с местом и временем, соблюдением национальных черт характера отдельного человека и народа в целом. Этот принции выражен в разных концепциях реализма терминами: историзм, социальный историзм, конкретный историзм, осознанный историзм и т. п. Роль автора понимается как невмешательство в изображаемый ход событий и развитие характеров героев—в этом и заключается объективность изображения или «саморазвитие характера». Способом художественного обобщения в реализме признается типизация, осуществляемая по формуле Ф. Энгельса. Для наиболее полного и точного воссоздания объективной действительности в реализме используются средства национального литературного языка, представляющего собой единство книжного языка и просторечия.

В заключение отметим, что по трем важным вопросам теории реализма существуют действительные разногласия. Это, во-первых, вопрос о мере использования в реалистическом искусстве «форм самой реальной жизни» и условных форм, во-вторых, связанный с первым вопрос о верности деталей в искусстве реализма и, в-третьих, вопрос о времени возникновения реализма. Именно эти вопросы, в первую

очередь, должны стать предметом дальнейших исследований.

A. A. MOPO30B

## итоги еще не подведены

(К ВЫХОДУ ПОСЛЕДНИХ ТОМОВ «КРАТКОЙ ЛИТЕРАТУРНОЙ ЭНЦИКЛОПЕДИИ»)

1

«Краткая литературная энциклопедия» (КЛЭ) выходила в свет мучительно долго. Первый том появился в 1962 году, восьмой и последний — в 1975-м. А если учесть время редакционной подготовки и то, что первый отпечатанный типографским способом словник КЛЭ был уже в 1959 году, то надо признать, что на это издание ушло более пятнадцати лет, а это не могло не отразиться на его составе и характере. Первые тома КЛЭ были подвергиуты суровой критике в ряде газет и журналов, указывавшей на идейные промахи и многочисленные фактические опыбки, различные ушущения, неполноценную и небрежно составленную библиорафию. Редакция КЛЭ не осталась нечувствительной к критике и мало-помалу освобождалась от многих недостатков, причем различные ее отделы перестраивались неравномерно. Особенно не повезло в этом отношении русской и советской литературе, что отчасти вызвано недостатками первоначального словника и непредуманностью всего издания. Редакция КЛЭ не всегда прислупцивалась к пожеланиям и рекомепдациям в отношении словника. В результате пропущено много существенных пмен, ряд терминов и целые разделы Состав и качество словника во многом определяют уровень всего издания. Если словник изпачально плох и пенсправен, то доделки «на ходу» мало помогают. Возникает своего рода инерция связанная и с ограничениями, накладываемыми предварительными подсчетами запланированного объема, и торопливой текучестью работы, и некоторой самоуспокоенностью. Все же редакция КЛЭ осознала недостатки своего словника и уже в 1964 году во втором томе выступила с обязывающим ее заявлением: «В послед-

1959, № 9, стр. 205—207).

<sup>84</sup> В. И. Ленин, Полное собрание сочинений, т. 12, стр. 104.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> А. Морозов. 1) Существенные педостатки справочного издания. (Русская литература в первом томе «Краткой литературной энциклопедии»). «Русская литература», 1962, № 4, стр. 226—239; 2) Цепа справки. (К выходу второго и третьею тома «Краткой литературной энциклопедии»). «Русская литература», 1967, № 4, стр. 232—247.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Укажем на нашу статью «Читатель хочет получить справку» («Звезда»,

нем (дополнительном) томе издания предполагается поместить статьи, по тем или иным причинам пропущенные в основных томах (прежде всего в первом томе), а также статьи о новых явлениях отечественной и зарубежной литературы, возникших в последние годы». Это обещание было повторено в 1971 году, при выходе шестого тома КЛЭ, где сообщалось, что «статьи, по разным причинам не вошедшие в предыдущие тома, а также именной указатель ко всему изданию» будут помещены в последнем, дополнительном томе, ибо Редакционная коллегия и Научно-редакционный совет издательства «Советская Энциклопедия» «приняли решение увеличить объем КЛЭ до 9 томов».

Да! Дополнительный том КЛЭ необходим! От его состава и качества многое зависит — и полеэность всего издания, и окончательная репутация КЛЭ, которая обязана отнестись к нему с особым вниманием, учитывая весь накопленный опыт предшествовавших томов, порой довольно печальный. Допущенные промахи и

неточности необходимо по возможности исправить пли оговорить.

Настоящая статья не претендует на итоговую оценку КЛЭ, а рассматривает ее прежде всего как литературный справочник. Ведь по справочно-библиографической части и судят о надежности всего издания: можно ли па него положиться? Нет ничето коварнее и опаснее нечадежного справочника, подавляющего неопыгного читателя своим солидным видом, а в конечном счете вводящего его в заблуждение. Кажого же библиографического уровня достигла КЛЭ в последних томах и к чему она должна стремиться, осуществляя издание дополнительного тома?

и к чему она должна стремиться, осуществляя издание дополнительного тома? КЛЭ — справочно-энциклопедическое издание определенного профиля, предназначенное для советского и зарубежного читателя, а он будет искать в ней прежде всего сведения, которые можно найти только здесь, иными словами, по литературе на языке справочника и родственным ей или связанным с нею, т. е. народов Советского Союза. Да и статьи по зарубежным литературам приобретают особый интерес, если они не безмятежно списаны с иностранных справочников, а ориептированы на историю литературы и литературные процессы в нашей стране.

Статьи, написанные для справочно-энциклопедического издания, должны отвечать его специфике. Они обязаны давать не столько исчерпывающую, сколько корошо нацеленную информацию, позволяющую в случае необходимости добраться до дальнейших подробностей. Эта информация должна быть четкой и дэпускать возможность проверки предлагаемых сведений. При хорошо разработанной системе и технике изложения матерпала краткость не противоречит полноте. Точность и лаконизм — главные требования к такого рода изданиям. Скажем прямо, они так и не стали девизами КЛЭ, хотя положение в последних томах заметно улучшилось. Однако промахи и неточности встречаются слишком часто. Неточные сведения не только сбивают с толку, но и практически бесполезны, особенно в области библиографии, так как не позволяют найти нужное издание. Известно, что КЛЭ иногда указывала книги, не существующие в природе. Вот и в четвертом томе в ст. «Ланн Е.» сообщается, что он автор «лит. критич. книг», а среди них названа «Д. Конрад» (1924). Такой книги не было! А существовала вступительная статья Е. Ланна к собранию сочинений Д. Конрада (т. I, М.—Л., 1924). Она-то и названа отдельной книгой.

Сведения, включаемые в энциклопедпю, должны отвечать современному состоянию науки и по возможности не отставать от жизни. Но вот даже в последнем томе КЛЭ в ст. «Шеллинг», написанной А. В. Михайловым, сообщается, что в XIX веке считалась «почти неоспоримой» принадлежность Шеллингу «знаменитого произв. романтич. лит-ры "Ночные бдения"», напечатанного в 1805 году под псевдонимом «Бонавентура» (которым Шеллинг пользовался, — А. М.). «В 1909 его автором был назван Ф. Г. Вецель». Создается впечатление, что этот вопрос решен окончательно и к нему больше не возвращались. Однако это не так! Спор об авторстве «Ночных бдений» не утих и вопрос далеко не решен, хотя для этого прибегали к различным ухищрениям, вплоть до применения киберпетики. А в библиографии указана лишь клига Ф. Шультца, вышедшая в 1909 году! Так КЛЭ идет в ногу со временем.

Укажем па различные, замеченные пами неточности и промами КЛЭ начиная с четвертого тома, разумеется, не рассчитывая на их полноту и в твердой уверен-

ности, что читатели и специалисты наидут их еще немало.

В ст. «Ломоносов» сообщается, что его отец построил «галиот» (по данным академической биографии 1784 года). Но с тех пор документально установлено, что это был другой тип судиа, предпазначенного для каботажного плавания, — «новоманерный гукор». Столь же певерпо утверждение, что М. В. Ломоносов «после неудачной попытки поступить в Холмогорское училище, куда ему как сыну кресть-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> J. Thiele. Untersuchungen zur Frage des Autors der «Nachtwachen» von Bonaventura, mit Hilfe einfachen Textcharakteristiken. In: Grundlagenstudien aus Kybernetik und Geisteswissenschaft, № 4, 1963. См. также: Р. Кüррег. Unfromme vigilien. Bonaventuras «Nachtwachen». In: Festschrift für Richard Alewyn. Köln—Graz, 1967.

янина доступ был запрещен», отправился в Москву. О такой попытке репштельно ничего не известно. Архиерейская школа в Холмогорах (другого училища там не было) предназначалась для подготовки низшего клира и давала самое элементарное образование. Ломоносов к тому времени довольно навык в грамоте, и стремиться ему в эту школу не было нужды. Также маловероятно, что Ломоносов «слушал лекции в Киево-Могилянской академии», так как это ничем не подтвер-

ждено. Было бы лучше, если бы статья обошлась без этих домыслов.

В библиографии к отдельным статьям можно указать много нежелательных пропусков и мелких «огрехов», которые в общей сложности заметно снижают уровень и ценность КЛЭ. Так, например, в ст. «Ламартин» следовало бы уномянуть статьи Н. Сурпной. «Русский Ламартин» (в кн.: Русская поэзия XIX в. Л., 1929) и «Тютчев и Ламартин» (в кн.: Поэтика, вып. 3, Л., 1927). В ст. «Ларра М. Х» следовало бы сообщить, что к нему проявлял интерес Н. А. Некрасов, снабдивший некоторые свои стихи подзаголовком «Из Ларры», или, по крайней мере, указать статью: С. А. Рейсер. Заметки о Некрасове. 1. Некрасов и испанский сатирик Ларра. В кн.: Некрасовский сборник, т. 3, М.—Л., 1960. В ст. «Леблан М.» сообщается, что «общий тон» его произведений «глубоко пессимистический», хотя его излюбленный герой Арсен Люпен исполнен веселого задора, а общий топ скорее может быть охарактеризован как гасконада. Попутно заметим, что книга Леблана, названная в статье «Восемь часовых ударов», была издана по-русски под заглавием «Восемь ударов стенных часов» (Харьков, 1926). Можно было бы указать и перевод его книги «Канатная плясунья» (М.—Л., 1924). В ст. «Легкая поэзия» указано солидное исследование: «Лесскис Г. А. Раннее творчество Пушкина и его нац. истоки, т. 1—2, М., 1948». И впрямь два тома! Только машинописной сиссертации. Можно, конечно, указать и такую диссертацию, но тогда это падо оговорить, а то читатель собьется с ног, разыскивая печатную книгу.

В ст. «Лефлер-Эдгрен А.» не указана книга: Борьба за счастье. Две параллельных драмы. Соч. Софией Ковалевской совместно с Алисою Карлоттою Леффлер. Киев, 1892. Следовало бы сообщить и о первой постановке этой драмы в театре Корша в Москве (см.: Т. А. Щепкина-Куперник. О первом представлении драмы С. Ковалевской и А.-Ш. Леффлер («Борьба за счастье»). В кн.. Памяти

С. В. Ковалевской. М., 1951).

В ст. «Либельт» нужно было отметить, что его «Эстетику» изучал Т. Г. Шевченко (см. записи в его дневнике: Тарас Шевченко, Собрание сочинений в пяти томах т. 5 изи «Хупожественная пителатура» М. 1965 стр. 46, 47, 54—57 и т. п.)

томах, т. 5, изд. «Художественная литература», М., 1965, стр. 46, 47, 54—57 и т. д.).
В ст. «Ливер Ч.» было бы полезно сообщить, что этот ирландский писатель привлекал к себе внимание К. Маркса (см.: П. Лафарг. Из воспоминаний о Марксе. В кн.: К. Маркс и Ф. Энгельс об искусстве, в двух томах, т. 2. М., 1967, стр. 556).

В ст. «Мольер» в библиографии надо было бы указать: П. И. Рулин. Русские переводы Мольера в XVIII веке. «Известия по русскому языку и словеспости

AH CCCP», 1928, № 3.

Упомянутый в ст. «Монтерлан» роман «Холостяки» вовсе не отражал «увлечение писателя спортом», а посвящен изображению одиноких стариков-аристократов. Происходит это оттого, что различные по содержанию произведения «суммируются» и равняются под что-нибудь одно. Книга плиссельбуржца Н. А. Морозова «Откровение в грозе и буре» — не «сборник», а монография, посвященная выяснению астрологической основы «Апокалипсиса».

В ст. «Ораторская проза» она рассматривается со времен античности до XX века, но в России начало ее ведется лишь от судебных речей Кони. Не упо-

мянут даже Ломоносов, не говоря уже о Ф. Прокоповиче.

В ст. «Петников Г.» не указано, что им была выпущена ценная антология «Молодая Германия» (Харьков, 1926), где были представлены новейшие немецкие поэты, в том числе экспрессионисты, тогда у нас неизвестные и никогда более не переводившиеся. В ст. «Петровский М. А» не указаны его великолешные переводы «Маноп Леско» Прево и «Повелителя блох» Э. Т. А. Гофмана. В ст. «Потемкин П. П.» не упомянут его стихотворный перевод пьесы Эрнста Хардта «Шут Тантрис» (СПб., 1910), шедшей на сцене Александринского театра в Петербурге, но зато сообщается, что Потемкин был «одним из руководителей Петерб. лит кафе "Бродячая собака"», что нам кажется менее существенным.

В ст. «Рильке Р. М.» в библиографии не указан русский перевод его книги «Заметки Мальте Лауридса Бригте» (тт. 1—2. М., 1913). В ст. «Ростопчина» сообщается, что она «критиковала как революц., так и реакц. круги, напр в комедлях "Возврат Чацкого в Москву" и "Дом сумасшедших в Москве в 1858 г."». Но последнее произведение вовсе не «комедия», а набор эпиграмм— своеобразпое «продол-

жение» известной сатиры Воейкова.

В библиографии к ст. «Россетти Г.» не приведено ни одной работы па русском языке, однако можно было указать большую статью в кн: Д. К. Петров Очерки по истории политической поэзии XIX в. СПб, 1909, стр. 105—152 В ст. «Сапфо» не указана статья: И. И. Толстой. Сапфо и тематика ее песен. В кн.: И. Толстой. Статьи о фольклоре. М.—Л., 1966, стр. 128—141. В ст. «Све-

пенборг» не упомянут остроумный памфлет на него И. Канта «Грезы духовидца, поясненные грезами метафизика» (М. Кант, Сочинения, т. 2, М, 1940). Немецкий сатирический журнал «Симплициссимус» выходил В Мюнхене,

не стоило бы его называть «венским» (ст. «Мейринк», т. 4, стлб. 736). В библиографии к ст. «Сиповский В. В.» необходимо было указать две резких критических рецензии на его книгу «Очерки из истории русского романа», написанные такими видными специалистами, как Д. К. Петров и И. А. Шляпкин (обе в «Журнале Министерства народного просвещения» — 1911, № 6). В ст. «Тарловский М.» ни слова не сказано ни о его «переводе» «Слова о полку Игореве» («Рейд Святославова сына»), ни о резкой критике в печати, которую он вызвал. В ст. «Трифкович» в библиографии не отмечена статья: В. К. Зайцев. Комедии Коста Трифковича. Из истории сербской драматургии 70-х гг. XIX в. «Вестник ЛГУ», 1958, № 14, серия истории, языка и литературы, вып. 3

«Исчесть» все промахи и ошибки КЛЭ в пределах статьи, конечно, невозможно. Это не позволяет и разнообразие тематики, требующей специального изучения. Таким образом, здесь может идти речь только о небольшом числе замеченных ошибок, относящихся к сравнительно узкому кругу интересов автора этой

статьи, а также предпринятых посильных разысканий.

В отличие от общих оценок, которые могут быть спорными, библиографические разыскания приобретают некоторый объективный смысл. Произведенные по необходимости выборочно, они все же позволяют судить о типах, характере и частотности допускаемых ошибок и сообразно с этим о добротности всего справочника. И дело здесь не только в отдельных ошибках, и даже не в их скоплении, что, впрочем, ужасно для справочного издания, а и в методах организации и подачи справочно-библиографического матершала, в особенности способов его проверки, гарантирующих от ошибок. В КЛЭ, кроме основной редакции, распадающейся на ряд отделов (со множеством консультантов), существуют специальные редакции: «научно-контрольная», «литературно-контрольная», «редакция библиографии», «контрольная редакция дат» и некоторые др. При таком обилии «нянек», конечно, трудно установить, по чьей вине «дитя» ходит без глаза. Вот, например, известно, что Высший литературно-художественный институт имени В. Я. Брюсова был закрыт в 1925 году. Однако КЛЭ произвольно и неоднократно продлевает его существование. В ст. «Васильев П.» в первом томе КЛЭ утверждается, что он, переехав в 1928 году в Москву, «учился в Высшем лит.-зудож. ин-те им. В. Я. Брюсова». На это своевременно указала критика. В ст. «Чайников К. П.» указано, что он окончил ВЛХИ в 1926 году, а в ст. «Мальцев О. М.» даже сообщается, что он окончил этот институт в 1933 году. В ст. «Макашин С.» говорится, что он окончил в 1929 году «филологический факультет» МГУ. Но тогда такого не было, а был «историко-этнологический факультет», как о том же годе и в том же томе КЛЭ поведано в статьях «Лукин Ю. Б.», «Морозов А. А.», «Мунблит Г. Н.». Интересно, какая из многочисленных контрольных редакций несет ответственность за эту путаницу?

Даже в последнем, восьмом томе не обощлось без досадных «накладок». Так, мы узнаем из ст. «Цертелев Н. А.», что он родился в 1790 году в Хороле, а умер в 1896 году в Моршанске. Следовательно, жил 106 лет. Что ж, бывают такие долгожители. Но странно, что в библиографии к той же статье сообщается, что

1880—1890-х годов» (Библиотека поэта, большая серия) дата ее рождения — 26 декабря 1858 года, смерти — 24 марта 1909 года. Кому верить? Составители вступительных биографических заметок в сборнике «Поэты 1880—1890-х Л. К. Долгополов и Л. А. Николаева опирались на архивные разыскания. Кстати, нп они, ни автор заметки в КЛЭ не указывают на переводы Чюминой из Гоф-мансталя: «Свадьба Забеиды» (М, 1908), «Электра» (СПб, 1908) и «Эдпп и сфпнкс» (M, 1908)

КЛЭ в восьмом томе весьма лестпо отозвалась о своей предшественнице – «Литературной энциклопедии» (ЛЭ) 30-х годов, которая якобы «шредставляет собой первый в рус. и мировой справочной лит-ре опыт разностороннего сочетания био-библиографич. и терминологич. словаря, а также разнесенного по рубрикам очерка истории всемирной лит-ры» (стлб. 906). Правда, указано, что многие «предметные статьи, отмеченные вульгарно-социологич уклоном, устарели, остальные сохраняют информац. ценность» Конечно, в старои ЛЭ встречались статьи, паписанные видными специалистами (Б. И. Пуришев, Ю. М Соколов, Р. О Шор и др); верно п то, что она была снабжена обширной, хотя п весьма хаотической библиографией, п в этом отношении даже превосходила КЛЭ Но это только одна сторона дела. Не следует забывать, что ЛЭ не только отличалась различными методологическими «изъянами», но и кишела фактическими ошибками, насчитывавшимися сотнями, и отличалась такой путаницей (в том числе в датах!), что стала поживой юмористических журналов, пародировавших ее сведения. И ведь не только «Крокодил»,

но и вполне серьезные ученые отзывались об этом издании с насмешливым изумлением. Например, Вл. Гордлевский привел «решительное, но вздорное утверждение» ЛЭ (т. 7, стр. 611—612): «Ходжа Наср-Эд-дин — турецкий средневековый баснописец; первые басни изданы Булаком в 1923 г. в Париже». «Здесь все великолешно, — пишет Вл. Гордлевский, — и басни вместо анекдотов, предместье Капра Булак, сделавшееся типографией, перенесено в Париж, и уж это не место, а пздатель "Булак", наш современник, и в дате опибка примерно на сто лет!» 4 Это был действительно «первый в русской и мировой литературе» если не «опыт», то «случай» крайне неряшливого и ненадежного издания. И КЛЭ была обязана предупредить об этом читателя и указать надлежащую критическую литературу. Но КЛЭ сама мало уделяет внимания именно этой стороне дела, и к ней, к сожалению, также можно в известной мере отнести упрек, сделанный в свое время се предшественнице И. Г. Ямпольским: «Помимо того, что она последовательно огразила на себе все методологические заблуждения последних лет, руководители ее обнаружили полное непонимание основных задач энциклопедии как справочника».

2

В ст. «Осетинская литература», напечатанной в КЛЭ, сообщается, что лучшие произведения этой литературы переводятся «на рус. и др. языки, и тем самым становятся достоянием народов Сов. Союза». Казалось бы, элементарная истина, может быть даже не нуждающаяся в упоминании. Но вот как раз она-то и недостаточно усвоена самой редакцией. Указания на переводы всегда были слабым местом КЛЭ, где можно встретить длинные перечни книг на различных языках без малейшего упоминания о переводах, как, например, в ст. о финском писателе Ахо, хотя их было довольно много, — старая «Литературная энциклопедия» указы-

вала их 15, причем список этот далеко не полон.

Невнимание к переводам, а то и полное отсутствие указания на них, КЛО сохранила до конца. В ст. «Радклиф А.» не указано ни одного перевода, хотя в Росспи были переведены не только все ее главнейшие произведения, но и выходили под ее именем романы других авторов, вплоть до «Монаха» Льюиса. А последнее известное нам издание «Удольфских тайн» было выпущено А. Сувориным в 1905 году. В ст. «Рейсбрук Я.» названо его «основное сочинение»— «Красота духовного (1350), но не сообщается, что оно переведено на русский язык (Рейсбрук Удивительный. Одеяние духовного брака. Вступительная статья М. Метерлинка. Перевод Михаила Сизова. М., 1910). В ст. «Фрейзер (Фрезер)» не указаны переводы его книг «Золотая ветвь» (М., 1928) и «Фольклор в Ветхом завете» (М.— Л., 1931). Не указано ни одного перевода в ст. «Фибих К.», хотя они насчитываются десятками, и даже было собрание сочинений (тт. 1—9, М., 1911—1912). Не указаны переводы и в ст. «Швоб М.», хотя они существуют, и была предпринята попытка издашия его сочинений. Таким образом, КЛЭ лишает читателей возможности ознакомиться с произведениями, о которых она наскоро сообщает. А сравнительно большая ст. «Шелли», подписанная «Г. Б.», заканчивается небрежной отпиской: «Произведения Ш. многократно переиздавались и переводились на мп. пностр. языки (в т. ч. на русский)». В КЛЭ, если даются сведения о переводах, то в самих статьях в скобках указывается первый русский перевод, а в библиографии — новейшие. Это вполне целесообразно. Й это правило вполне корректно соблюдают многие статьи, особенно в последних томах, как, например, ст. Д. С. Яхонтовой «Тек-керей», ст. И. М. Катарского «Смоллет» и «Филдинг», ст. В. Е. Шора «Флобер», ст. А. А. Бельского «Элиот» и др. В них отражено освоение этих писателей в русской литературе. Что этого можно достичь даже в короткой статье, доказывает ст. «Ришпен» И. С. Ковалевой. К сожалению, этот принции проводится непоследовательно.

Какая путаница может возникцуть, свидетельствует ст. «Стерн». Приведенные в ней библиографические сведешия неудовлетворительны и беспорядочны. Указы-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Анекдоты о Ходже Наср-Эд-дине. С предисловием Вл. Гордлевского. М., 1936. <sup>5</sup> А. Наркевичи М. Штокмар. Литературная онциклопедия как справочно-библиографическое издание. «Литературный критик», 1936, № 6, стр. 235—250. См. также рецензии Н. Н. Бахтина: па первый том ЛО — в журнале «Библиотековедение и библиография» (1930, № 1—2, стр. 239—241), па второй том — в ки: Сборник статей по библиографии п работе паучных библиотек (М., 1933, стр. 225—239), на третий том — в ки: Труды Института книги, документа, письма Академии паук СССР (т. 5, 1936, стр. 233—240).

<sup>6 «</sup>Литературный критик», 1939, № 5—6, стр. 283.

7 М. Швоб, Собрание сочинений, т. І, СПб., 1910. Из отдельных изданий укажем: 1) Вымышленные жизни. Рассказы. Пер. Л. Рындиной. Под ред. С. Кречетова. Изд. «Гриф», М., 1909; 2) Книга Моноль. Пер. К. Бальмонта и Елены Ц. СПб., 1909; 3) Крестовый поход детей. Пер. Л. Троповского. СПб., 1910, и др. Кроме того. см. переводы Б. Зайцева в сборпике «Земля» (т. І, 1908) и др.

вается, что русский перевод романа «Жизнь и мнения Тристрама Шенди, джентльмена» (1760—1767) появился в 1890 году. Однако роман появился в 1804—1807 годах, переиздавался и вызвал волну подражаний. Было необходимо указать и на появление подделки Якова де Санглена «Жизнь и мнения нового Тристрама» (чч. 1—2. М., 1829). С другим сочинением Стерна — «Сентиментальное путешествие» — получилось наоборот. В скобках указано — «рус. пер. 1793». По если не было нужды указывать промежуточные переводы (например, Д. В. Аверкиева (СПб., 1892)), то было необходимо сообщить о последнем советском издании (Л. Стерн. Сентиментальное путешествие. Воспомпнания. Письма. Дневник. Пер. и прим. А. Франковского. Гослитиздат, М., 1940) и о перепадании 1968 года. Никакими соображениями экономии места эти упущения не оправдываются, пбо в крайнем случае можно (а пожалуй, и следовало бы) исключить лишенную исторического и художественного значения «иллюстрацию» к «Септиментальному путешествию» М. Лелуара (Париж, 1884).

Особенно неблагополучно с указанием стихотворных переводов, даже если опи принадлежат известным поэтам. В ст. «Лебрен Э.» следовало бы указать среди его переводчиков В. Я. Брюсова (см.: Французские лирики XVIII века. М., 1914), как это сделано в отношении того же Брюсова в ст. «Мильвуа». В ст. «Мистраль Ф.» было необходимо отметить, что отрывок из его поэмы «Магали» переведен И. Анненским (Иннокентий Анненский. Стихотворения и трагедии. Под ред. А. В. Федорова. М.—Л., 1959), ведь переводы того же поэта указаны в ст. «Роллина М.». По-видимому, многое зависело от добросовестности отдельных авторов статей п редакции. Заметим еще, что в ст. «Флориан Ж. П.» вместо «отписки», что его «много переводили в конце 18—1-й трети 19 вв.», надо бы упомянуть среди его переводчиков В. А. Жуковского, а в ст. «Теннисон А.» указать перевод его поэмы

«Вкушающие лотос» К. Д. Бальмонта.

Сделаем еще несколько замечаний о некоторых существенных упущениях. В ст. «Лемонье К.» сообщается о его романе «Завод» («рус. пер. 1929»), но он появился в переводе А. Н. Горлина в «Избранных сочинениях» (1922). Различные собрания сочинений Лемонье, указанные в библиографии, конкурируя друг с другом, помещали его различные произведения. Так, например, роман «Адам и Ева» и его статьи по эстетике вошли только в двухтомное собрание, вышедшее в издательстве «Сфинкс» (М., 1911). Читателю так и останется неизвестным, что было переведено из многочисленных романов Лемонье, упомянутых в статье. Было бы полезно указать, что книга Лемонье о Седане вышла на русском языке в 1914 году под названием «На братских могилах». В ст. «Мендес К.» сообщается, что им была издана книга «73 дня Парижской Коммуны», «дающая искаженное освещение резолюц. событий». Было бы небезынтересно узнать, что эта книга в отрывках все же была напечатана в русском переводе в журнале «Русская мысль» в 1918 году (кн. 1—2, 3—6), а также отметить появление его книги «Фантастические рассказы» (М., 1891).

В ст. «Мёрике Э.» названа новелла «Моцарт на пути в Прагу» («рус. пер. 1965»). Но она вышла раньше отдельным изданием в переводе В. Княжнина (Л., 1928). Первый же перевод появился в 1859 году в журнале «Шелерезада» (№№ 27—29). Эту дату и надо было привести в скобках. В ст. «Метерлинк М.» в библиографии указано лишь издание: «Пьесы. М., 1958». Следовало хотя бы упомянуть, что было два собрания сочинений этого писателя: в изд. Саблина (тт. 1—6, М., 1903—1906) и в изд. А. Ф. Маркса, приложение к «Ниве» (тт. 1—4, Пгр., 1915), — хотя желательно указать и первые переводы его произведений, тем более что сообща-

ется, что его пьесы шли на русской сцене.

В ст. «Рютбёф» сообщается, что его «Миракль о Теофиле» был переведен в 1907 году А. Блоком под названием «Действо о Теофиле». Но в библиографии к этой статье указано: «в рус. пер. — Чудо о Теофиле, в кн.: Хрестоматия по заруб. лит-ре. Лит-ра средних веков. Сост. В. И. Пурпшев п Р. О. Шор. М., 1953». Читатель может подумать, что это какой-то другой (может быть, более точный) перевод «Миракля». Однако это все тот же перевод Блока. Не проще ли было сослаться

на соответствующий том собрания его сочипений?

В ст. «Сандо Л. Ж.» (автор Б. Л. Раскии) указан и перевод В. Г. Белинского (в «Телескопе» 1834 года), и другие, но даты первых переводов сообщены неверно. «Мадемуазель де ла Сеглиер» появилась на русском языке и в 1858 году, а в 1845-м в «Москвитянине» (№№ 7—9), а «Наследство» — там же в 1848 году (№№ 1—2), а не в 1858-м, как сообщает автор. В 1858 году на русском языке появился роман Сандо «Дом Пепарванов» (а не в 1868-м, как сказано в КЛЭ). В ст. «Сарду В» следовало бы в библиографии указать резкий отзыв о нем М. Е. Салтыкова-Щедрина в статье «Драматурги-паразиты во Франции» (см: М Е. Салтыков-Щедрина в статье «Драматурги-паразиты во Франции» (см: М Е. Салтыков-Щедрина собрание сочинений в двадцати томах, т. 5, М., 1966, стр. 250—264). В ст. «Серошевский В.» не отмечен русский перевод его книги «Дары северного ветра» (СПб., 1914). В ст. «Сетон-Томисон Э» не указана его полная юмора автобнография «Моя жизнь» (сокращенный перевод появился в 1946 году, переиздан в 1957 году). В ст. «Фонтане Т.» пе указаны первые переводы этого писателя на русский язык, в частности романов «Женни Трейбель» («Русская мысль», 1899, №№ 1—5), «Без возра-

ста» (в издании «Всемирной библиотеки», тт. 3—4, 1891) и др. В ст. «Франциск Ассизский» Н. Г. Елина почти не рассматривает его с культурно-исторической п даже литературной точки зрения и прямо отсылает читателя к «Философской и циклопедии» (там, мол, все и узнаете). И даже пе сочла нужным указать издание «Цветочки Франциска Ассизского» (М., 1913). Мало того, мы не находим этого указания и в особой статье (той же Елиной), посвященной именно этому произведению: «Фиоретти ди Сан-Франческо» (т. 7, стлб. 995). Необходимо было сослаться на отдельное полное издание, а не указывать «Новеллы итальянского Возрождения» П. П. Муратова (т. І. М., 1912), где приведены лишь отрывки. Заметим, что статья «Фома Аквинский», лотя также отсылает к «Философской энциклопедии», но наппсана с учетом литературных интересов читателей (вплоть до упоминания Честертона).

В ст. «Хеббель К. Ф.» З. Е. Либензона указан только перевод отрывка из социальной драмы «Магдалина» в «Хрестоматии» Гербеля, но не сообщается, что она полностью появилась в переводе А. Плещеева и В. Костомарова в журнале «Время» в 1861 году. Не указан и перевод «Юдифи» Виктора Гофмана (М., 1908). Упомянув вскользь «Дневники» Хеббеля, автор не счел нужным сообщить, что они частично

были переведены на русский язык.8

Накапливаясь от статьи к статье, все эти пропуски создают унылое представление о чрезвычайной бедности русской переводной литературы, внушают мысль. что, кроме указанных, других переводов не было и писатель оставался матоизвестен. Показательна в этом отношении ст. «Хальм Ф.», написанная Н. А. Покрас. В ней указан только перевод новеллы Хальма «Лиза Марципан» (в кн.: Австрийская новелла XIX века. М., 1959), но не сообщается, что написанные в стихах драмы и комедии переводились русскими поэтами: Н. Филимоновым, Платоном Ободовским и Т. Л. Щепкиной-Куперник. В КЛЭ нет статей о Филимонове и Ободовском, хотя они их безусловно заслуживали, а в ст. о Щепкиной-Куперник ее переводы из Хальма не упомянуты. Так он и остался на русском языке при одной новелле 9

Иногда, даже в тех случаях, когда КЛЭ указывает библиографию переводов, книгу трудно найти, ибо не учитывается расхождение в принятой ранее транскрипции фамилий авторов на титульных листах (а следовательно, и в каталогах библиотек) и наиновейшей в самой энциклопедии. Примером может служить ст «Хейберг Г.», где указано его собрание сочинений (тт. 1—2, М., 1911). Но не всякий читатель догадается, что тогда было принято писать «Гейберг». Полезно было бы указать и переводы его пьес «Балкон» и «Трагедия любви», выполненные К. Д. Бальмонтом (оба в «Северных сборниках»— кн. 6, 1909). Это же относится

и к статьям «Хальм» (Гальм), «Хейденстам» (Гейденстам) и ряду других.

Русские журналы и русские переводчики ревностно следили за новинками зарубежных литератур. И с удивительной оперативностью знакомили с ними читателей. Переводы делались нередко прямо с журнальных публикаций и появлялись по-русски иногда раньше выхода отдельных изданий (как это было с романами У. Коллинза). Эта сторона дела почти не учитывается КЛЭ. И если она уж решила посвятить статью такому третьестепенному писателю, как О. Фейе, то надо было в скобках указать, что перевод его романа «История Сивиллы» вышел в том же году, что и оригинал (1862, изд. Глазунова), а не в 1870-м (в изд. Е. Ахматовой), как это указано в КЛЭ. Это накладывает на приводимую библиографию печать случайности, ибо если уж сообщать сведения о ранних переводах, то они должны быть действительно первыми, а не просто старыми. Но вот даже в ст. «Франс А.» сообщается, что его роман «Боги жаждут» вышел в 1912 году («рус. пер. 1917»), тогда как перевод романа появился не через пять лет, а в тот же год, в журнале «Современный мир» (1912, №№ 1—5), и был отмечен в печати (Р. Гиль. Несколько новых романов. «Русская мысль», 1912, № 9). Трудно и громоздко указывать переводы небольших рассказов и статей, рассыпанных по журналам и сборникам, но следовало бы в необходимых случаях это делать выборочно или указывать на их наличие Так, в ст. «Шанфлёри» не упомянуто ни об одном переводе, а они быль, в том числе в известном «Собрании иностранных романов» («Любовь Жоскена» — 1856, № 1; «Трио на шепизельской стороне» — 1857, № 1; «Любовь в богадельне» — 1858, № 5; «Людвина и Сильвия» — 1859, № 9; «Фаянсовая скрипка» — 1862, № 3

Еще сложнее обстоит дело со стихотворными переводами, если они не представлены в отдельных сборниках или антологиях. Ведь нередко случалось, что одно

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ф. Геббель. Мысли об пскусстве. Избранные места из дневника и переписки. Пер. с нем. С. Л. Франка. «Русская мысль», 1913, кн. XII, стр. 82—129.

<sup>9</sup> Переводы Н. Н. Филимонова: 1) Адент (действие 3-е). «Литературная газета», 1843, № 6; 2) Философский камень. «Пантеон...», 1850, т. І, кн. 2. Переводы Пл. Ободовского: 1) Камоэнс. Фантазия. «Сын отечества», 1839, т. 8, март—апрель; 2) Гризельда. «Пантеон...», 1840, т. 3, кн. 7. Перевод Т. Н. Щепкиной-Куперник: Буйпый ветер. СПб., 1903 (2-е изд. — М, 1911). Назовем еще: Равенский боец Трагедия. Пер. В. К-го. «Живописное обозрение», 1883, кн. 9—11; Сын лесов. Драматическая поэма. Перевод Виктора Крылова, М, 1885.

какое-либо стихотворение переводили сразу несколько поэтов. И они рассыпаны по множеству журналов. Но это вовсе не значит, что можно не указывать ни одного перевода, как это, например, сделано в ст. «Чехович Ю.», хотя известны переводы Л. Мартынова (см. его сборник «Поэты разных стран» (М., 1969)). Таких случаев,

к сожалению, довольно много.

Умело подобранная библиография пе нарушает компактности и лакопизма статей. Примером может служить библиографически оснащенная ст. «Хейденстам» (автор А. А. Мацевич). В ней учтены даже журнальные публикации. И лишь полноты ради укажем, что отрывки из романа «Ганс Альенус» были напсчатаны в сборнике «Шведские рассказы» (СПб., 1898), а стихи «Ночью» (в переводе Н. Новича) — в журнале «Новый мир» (1899, № 13). Но в ст. «Тегнер Э.» (того же автора) не указано издание: Аксель. Повесть в стихах. Перевод Д. Ознобишина. СПб., 1861. Не упомянуто оно и в ст. «Ознобишин Д. П.».

В КЛЭ не стало твердым правилом, чтобы статьи по зарубежным литературам по возможности связывались с историей русской литературы. В ст. «Нодье III.» М. А. Гольдман, бегло упомянув, что «пушкинская Татьяна» зачитывалась Жаном Сбогаром, больше ничего не сообщает об интересе к Нодье в России, в частности, что его очерк «Воспитание женщин» переведен В. Г. Белинским («Молва», 1833, мм 63—65). Не указано отдельное издание перевода «Девица де Марсан» (СПб., 1836) и др. Следовало бы указать и перевод рассказа «Библиоман» (впервые в «Сыне отечества», 1854, № 16, позднее в «Альманахе библиофила», Л., 1929) и отдельное издание «Жана Сбогара» (М.—Л., 1934). Стоило поступиться крайне неудачным и плохо воспроизведенным рисунком к этой статье — и место для полезных сведений нашлось бы с избытком.

В ст. «Топелиус Ц.», написанной Л. Ю. Брауде, сообщается, что Топелиус автор «сб-ков стихов романтич. толка», но ни слова не сказано о его политической лирике, стихах 1849 года, посвященных Кошуту, 10 и т. д. Он рассматривается как писатель для детей и юношества, причем отмечается, что самое популярное его произведение, кроме сказок, — «Рассказы фельдшера» в пяти циклах. И ни слова отом, что они переводились на русский язык. 11 Да что там! Не сказано даже, что стихи Топелиуса переводил А. Блок. 12 Был переведен и роман Топелиуса «Юнгарсы» (М., 1898) и его пьеса «Регина фон Эммериц» (Оред, 1898). В библиографии же приведено лишь издание: Сказки. Петрозаводск, 1947, — а список литературы ограничивается указанием на статью самой Л. Ю. Брауде в сборнике «О литературе для детей» (вып. 11. Л., 1967) да на изложение ее доклада в сборнике тезисов Пятой всесоюзной конференции по изучению скандинавских стран и Финляндии (ч. 2. М., 1971). Как будто до того о Топелиусе никто у нас не ппсал и о нем не слыхивали.

Ст. «Тик Л.», написанная В. И. Кондоровской, не касается его рецепции в России, его роли в формировании русского романтизма. Ни слова о встречах с ним В. Кюхельбекера, В. А. Жуковского, кстати, обоими подробно описанных, о значении его немецких переводов Шекспира в истории русского шекспиризма, и многом другом.<sup>13</sup> Упоминания переводов случайны и не отражают глубокого интереса к творчеству Тика в России в 20-40-х годах XIX века. Следовало привести хотя бы два-три названия повестей Тика, позднее не переиздававшихся по-русски, как, например, «Пиетро Апоне» («Московский вестник», 1828, №№ 4—5) или «Виттория Аккоромбона». Ч Указание на перевод «Кота в сапогах» (1916) остается бесполезным, так как отдельного издания не было, и далеко не всякий читатель догадается, что он напечатан в журнале «Любовь к трем апельсинам» (1916, № 1), издававшемся

и М. Горького (Пгр., 1917).

12 Александр Блок, Собрание сочинений в восьми томах, т. 3. Гослитиздат,

<sup>10</sup> Эйно Карху. Финляндская литература и Россия. 1800—1850. Таллин, 1962,

<sup>11 3.</sup> Топелиус. Рассказы фельдшера. Кольцо короля. Меч п плуг. Огонь и вода. Пер. М. П. Благовещенской. СПб., 1907. Вторая серия частично представлена в переводах в «Сборнике финляндской литературы» под редакцией В. Я. Брюсова

М.—Л., 1960, стр. 407—410.

13 В настоящее время эти вопросы частично освещены в статье: Р. Ю. Дапплевский. Людвиг Тик и русский романтизм. В кн.: Эпоха романтизма. Из истории международных связей русской литературы. Изд. «Наука», Л., 1975. Но и до ее появления существовала обширная литература о Тике в России. См.: А. Н. Веселовский. В. А. Жуковский. Поэзия чувства и «серденного воображения». Пгр., 1918, стр. 24—27; Шексиир и русская культура. М.—Л., 1965, и др.

<sup>14 «</sup>Виттория Аккоромбона» напечатана дважды — в «Библиотеке для чтения» (1841, т. 46, с сокращениями) и в «Отечественных записках» (1841, т. 15). Было бы полезно сообщить и о других ранних переводах Тика: «Колдовство» и «Покал» («Славянин», 1827, чч. 3 и 4), «Ученый» («Атеней», 1828, ч. 5). «Руненеберг» («Галатея», 1830, №№ 8—9), «Чары любви» («Галатея», 1830, № 10) и др. И уж конечно указать перевод «Фортунатуса» Ал. Шишкова в его книге «Избранный немецкий театр» (т. 3. М., 1831), перевод, как известно, одобренный А. С. Пушкиным.

В. Э. Мейерхольдом. Не названо и имя переводчика (В. В. Гиппиус). А сообщив. что русский перевод книги Тика и Ваккенродера «Об искусстве и художниках. Размышления отшельника» появился в 1826 году, автор статьи не указывает, что сн был переиздан в 1914 году П. Н. Сакулиным и несомненно более доступен. 15 Следовало бы упомянуть и прекрасный перевод «Песни» из «Любовной истории прекрасной Магелоны и графа Петра Прованского», сделанный М. Л. Лозинским. 16 Иностранная библиография обрывается на 1955 годе, хотя после этого появлялись ценные исследования. Не указаны важнейшие научные издания Тика, а сообщается лишь о неполном трехтомном издании 1892 года и случайном сборнике «исторических новелл». Не указано издание переписки Тика. Помещенный при статье рисунок носит случайный характер, не датирован и мог бы с успехом уступить место более полезным сведениям.

В ст. «Фогаццаро А.» Е. Ю. Сапрыкина, упомянув его трилогию «о семействе Майронп», указывает русский перевод только первой части («Отживший мирок»— М., 1911), причем впервые этот роман под заглавием «Героический мирок» был напечатан уже в 1896 году («Книжки Недели», 1896, июль—декабрь), т. е. на другой год после появления оригинала. (1895). Остальные части трилогии появились также вскоре после опубликования оригиналов: «Современный мирок» (СПб., 1902) и

«Святой» («Вестник Европы», 1906, кн. 1—4).

В ст. «Фосколо У.» И. К. Полуяхтова ни словом не обмолвилась об интересе в России к его патриотическому и бунтарскому роману «Последние письма Якопо Ортиса». В Не указано, что его первый перевод, хотя и с вынужденными сокращениями, появился еще в 1831 году. Не указаны и поэтические отклики, такие, как известное стихотворение Кардуччи на перенесение останков поэта в церковь Санта Кроче во Флоренции, переведенное еще М. Ватсон,<sup>20</sup> а также стихотворение «На смерть Уго Фосколо» Дионисиоса Соломоса, недавно переведенное на русский язык.<sup>21</sup>

Особое недоумение вызывает ст. «Фонтенель Б.», написанная И. А. Лилеевой полнейшим игнорированием его связей с Россией (в частности, с Петром I). Ни слова не сказапо о полной драматических перипетий судьбе его книги «Беседы о множестве миров» в России. Переведенная еще Антиохом Кантемиром, она вышла в свет лишь в 1740 году, <sup>22</sup> вызвав бурную борьбу вокруг развиваемых в ней положений, поддержанных Ломоносовым. <sup>23</sup> Книга выходила в 1761-м и 1802 годах. Неужели редакция КЛЭ полагает, что это все безразлично читателям? Как она могла мириться с подобными статьями, в которых неосведомленность братается с недобросовестностью?

Крайне неблагоприятное впечатление производит и ст. «Шамиссо», написанная А. В. Михайловым, который умудрился даже неверно изложить содержание фантастической повести «Петер Шлемиль» — она якобы «о человеке, потерявшем свою тень». Не потерявшем, а *продавшем* ее «человеку в сером камзоле» за неисчерпасмый золотой кошель Фортуната. Традиционная тема продажи души дьяволу за мпрские блага, перенесенная в бюргерский быт, осложнена мотивом утраты общественных связей и родины. Не сказано и о тесной дружбе Шамиссо и Э. Т. А. Гофмана. Сообщив, что Шамиссо «дал вольный пересказ» отрывка из поэмы К. Рылеева «Войнаровский», автор не упоминает о его других русских интересах (стихотворение «Шемякин суд» и др.) и не указывает, что его большая поэма «Salas y Gomez»

<sup>16</sup> В кн.: Проблемы литературной формы. Сборник статей под редакцией

B. Жирмунского. «Academia», Л., 1928, стр. 90—92.

17 Letters to and from Ludwig Tieck and his circle. Collect. by P. Matenko Chapell Hill, 1967. См. также: A. Marelli. L. Tiecks frühe Märchenspiele und die gozzische Manier. Köln, 1966.

18 Итальянский роман Изгнанник, или письма Ортиса. «Российский музеум», 1815, ч. I, № 2, стр. 189—195. См. также: «Атеней», 1829, ч. 4, ноябрь, стр. 417—440 (рецензия на немецкое издание 1829 года); Уго Фосколо. «Телескои», 1831, № 3, стр. 358—382; Уго Фосколо, его жизнь и сочинения. «Пантеон», 1854, т. 18, кн. 12, стр. 1—13, п др.

19 Избранные письма Якова Ортиса. Перевод с итальянского. М., 1831 (рецензия: «Московский телеграф», 1832, ч. 44). Имеется и болсе поздний перевод: Послед-

ние письма Якопо Ортиса. СПб., 1883.

<sup>20</sup> М. Ватсон. Стихотворения. СПб., 1905, стр. 106—109.

21 Дионисиос Соломос. Песни Свободы. М., 1964, стр. 164—166 (перевод Е. Солоновича).

22 Разговоры о множестве миров господина Фонтенелла парпжской Академии наук секретаря. С французского перевел и потребными примечаниями изъясния князь Антнох Кантемир в Москве в 1730 году. СПб., 1740.

<sup>23</sup> См.: Б. Е. Райков. Очерки по исторни гелиоцентрического мировоззрения России. Изд. 2-е, М.—Л., 1947, стр. 214—235, 258—261.

<sup>15</sup> Об искусстве и художниках. Размышления отшельника, любителя изящного, изданные Л. Тиком. Книгоиздательство К. Ф. Некрасова, М., 1914 (с послесловием и примечаниями П. Н. Сакулина).

была переведена Каролиной Павловой. В библиографии не указано, что некролог Шамиссо появился в «Библиотеке для чтения» (1840, т. 40). Не упомянуты статьи: м. П. Алексеев. Немецкая поэма о декабристах. В кн.: Бунт декабристов. Л., 1926; М. К. Азадовский. Поэма Шамиссо о декабристе Бестужеве. «Сибирские огни», 1926, № 3.

Таким образом, даже в двух последних, наиболее благополучных томах КЛЭ положение с библиографией нельзя признать совершенно удовлетворительным.

3

Библиографическую неполноценность КЛЭ нельзя оправдать недостатком места. Как раз местом на своих столбцах КЛЭ распоряжается неэкономно. Банальное многословие затопляло первые тома КЛЭ. Многие статьи скорее сбивались на журнальные рецензии, чем походили на предназначенные для справочно-энциклопе-дического издания. Эта утрата необходимого стандарта накладывала на отдельные статьи печать безвкусицы и литературщины. КЛЭ постепенно избавлялась от этого непостатка, хотя некоторые неисправимые авторы продолжали придерживаться своего «стиля». Вот как, уже в четвертом томе, писала И. Б. Роднянская о творчестве И. М. Меттера: его «герои внешне ничем не примечательные, но упорные и самозабвенные в работе, руководствуются не ведомственным, а душевно-проникновенным подходом к людям и потому подлинно человечны». Даже «история служебнорозыскной собаки» становится у этого писателя «средством выявления непримиримой противоположности между деятельной добротой и бездушием». Его «проза отличается сдержанностью тона, тонкостью наблюдений над "мелочами жизни", психологич. достоверностью диалогов». Жаль только, что редакция КЛЭ не порекомендовала своим авторам «похвальную сдержанность» в пользовании штампами. Но если И. Б. Роднянская все же нашла «индивидуальные приметы» писателя (не все же пишут о розыскных собаках), то другие авторы и вовсе пускаются во все тяжкие. Э. В. Болбовская в ст. «Полякова Н. М.» сообщает, что у нее «тяжелая память войны» сочетается «с раздумьями о современности, долге, верности, любви и призвании художника, с пристальным вниманием к повседневной жизни, красоте природы».

Слова «раздумья», «красочность», «свежесть», «меткость наблюдений» щедро п бездумно наполняют «характеристики» самых различных и непохожих писателей, кочуют из статьи в статью. Рассказы и очерки одного «отмечены свежестью жизненных наблюдений» (т. 6, стлб. 406), другого — «меткостью наблюдений, живостью языковых красок» (т. 6, стлб. 561). Вот даже как: языковые краски! Стихи одного посвящены «мужеству, труду, любви, природе» (т. 6, стлб. 817), другого «обращены к родному краю, современникам, любимой» (т. 6, стлб. 148). Редакция КЛЭ и ее авторы достигли своеобразной виртуозности в перестановке «слагаемых» сочиняемых ими «характеристик», и, как в детском калейдоскопе, пересыпаются кротики битого цветного стекла, образуя разнообразные «звездочки» мнимых «характеристик».

КЛЭ безудержно расточительна по отношению к своему листажу и не заботится о компактности. Это проявляется не только в отсутствии необходимого лаконизма изложения, но даже в оформлении библиографии. Нелепо, когда в одном и том же столбце при двух статьях по восемь строк каждая повторяется полностью одна и та же библиография по четыре строки (т. 8, стлб. 447). Плохо разработана система сокращений. В каждом томе КЛЭ помещен список «сокращений в названиях периодических и других изданий». Составлен он вполне кустарно. Наряду с аббревиатурами, известными еще до революции, — ЖМНП («Журнал Министерства народного просвещения») или ЗНТШ («Записки наукового товариства імени Шевченка»), мы встречаем такие «сокращения»: «Краткие сообщ. Ин-та славяноведения». Что тут сокращено? Или: «Венгеров С. А. Критико-биогр. словарь» — «Критико-биографический словарь русских писателей и ученых», хотя можно было ограничиться, как в других подобных случаях, только одной фамплией — «Венгеров». На что же тогда список сокращений? Из всех дореволюционных журналов КЛЭ ввела «сокращение только для одного — «Вестн. Европы», а «Литературная газета» сокращена в «Литазету». А почему бы не ввести, как это сделано в ряде научных изданий и в «Библиотеке поэта», обозначения ЛГ и ВЕ (и аналогичные для других журналов). Так теряются знаки, набегают лишние строки, а потом ссылаются на недостаток места.

теряются знаки, набегают лишние строки, а потом ссылаются на недостаток места. И вот печальный результат. КЛЭ, первоначально рассчитанная на шесть томов, распухла до восьми и по-прежнему отличается пеполнотой, пропуском нужных имеч и полезных сведений. Но, может быть, нельзя объять необъятное? Тэк и думает А. Гуревич. Свою статью о КЛЭ, помещенную в «Вопросах литературы», он пачинает с глубокомыслепного положения, что эпциклопедия «не свод сведений, но свод литературоведческих знаний». 24 Нам непонятно, как это могут быть знания без сведений.

 <sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Л. Плоткин, А. Гуревич, А. Зверев. Помски в пути. (К выходу
 <sup>2</sup>—4 томов «Краткой Литературной Эпциклопедии»). «Вопросы литературы», 1968,

Но, может быть, автор представляет их себе по образцу приведенных выше «характеристик»? С каким-то непостижимым цинизмом он утверждает, что «добавление даже тысячи новых справок... не превратило бы краткую энциклопедаю в полную» и «наверняка вызвало бы новые упреки в неполноте...» (стр. 197). А значит, по-впримому, не стоит к ней и стремиться? Но автор защищает «краткость» не с того боку! С карандашом в руках было подсчитано, что без увеличения объема, за счет «воды», излишних, нецелесообразно подобранных иллюстраций, введения аббревиатур и использования новейшей эдиционной техники, принятой в справочно-энциклопедических изданиях, в КЛЭ можно было поместить тысячу новых справоч! Ведь в одном столбце КЛЭ 72 строки и, сэкономив без особого труда по 10—12 страниц на один том, КЛЭ уже давно могла бы поместить в вышедших томах действительно околотысячи новых и притом достаточно подробных справок, что значительно облегчило бы задачи дополнительного тома.

КЛЭ помещала статьи о несправедливо забытых и малоизвестных шисатетях. Это ее несомненная заслуга. Так, во втором томе была помещена интереспая статья «Ерошенко В.» — о слепом поэте, писавшем на эсперанто и японском языке, человеке удивительной судьбы. Но делается это как-то беспорядочно и непоследовательно, без особого учета историко-литературной обстановки, литературной атмосферы времени. Ведь многие полузабытые писатели пользовались известностью, их знали и читали, о них можно встретить упоминания в мемуарах и критических статьях, а навести справку негде. Поэтому даже присяжные комментаторы часто объясняют только то, что известно и без них, а найти необходимые даты и навести библиографические справки негде. Конечно, КЛЭ не заменит «Большой биографический словарь русских писателей», в котором давно назрела нужда, но снабдить читателей кратчайшими справками она была в состоянии. И число допущенных ею пропусков непростительно! Только в первых трех томах КЛЭ пропустила не менее трехсот пмец безусловно заслуживавших таких справок. В последних томах число пропусков резко уменьшилось. Кстати, это доказывает, что общее число необходимых «персоналий» не безгранично.

Особенно не повезло в КЛЭ писателям, которых она относит к периферии литературы, — путешественникам, натуралистам и этнографам, даже если их книги представляют художественный интерес. Непоследовательность здесь разительная. Так, КЛЭ помещает ст. «Фабр» даже с портретом, но не поместила хотя бы краткую заметку о К. Фламмарионе, астрономе и писателе, чьи фантастические романы пользовались у нас шумным успехом (например, «Стелла» — рус. пер. 1897 года и «Конец мира» — рус. пер. 1908 года). О нем не упоминает и расплывчатая, журнального типа статья «Фантастика», наполненная неудачными рассужденнями о «мифе», «символах» (хотя в той же КЛЭ помещены вполне квалифицированные особые статьи «Миф» и «Символ»), при этом конкретный историко-литературный материал возмутительно скомкан: помещены в одни, не метафорические, а тппо-

графские скобки А. Толстой, К. Чапек, О. Стейплдон.

КЛЭ хорошо поступила, поместив ст. «Черкасов А. А.» с исправной бполнографией, в которой его замечательная книга «Записки охотника Восточной Сибири» указана в двух изданиях — первом полном (СПб., 1867) и последнем, несколько сокращенном (М., 1962), хотя это различие в статье не оговорено. Но в КЛЭ отсутствует общая статья «Анималистическая литература», что делает неизбежным много пропусков. А если говорить только о последнем томе, то в нем были бы желательны статьи о Чеглоке А. (псевд. А. А. Усова, 1871—1942) — писателе-натуралисте. паписавшем множество книг о животных, или о Чарнолусском В. В. — писателе-этпографе, авторе интересных книг «Легенда об олене-человеке» (М., 1965) и «В краю летучего камня» (М., 1972). Нас особенно удивило отсутствие ст. «Пинегин Н. В.» — о писателе-полярнике, оставившем, по словам И. С. Соколова-Микитова, «едпиственный художественно-литературный документ, написанный непосредственным участником экспедиции Седова», авторе книги, отмеченной вниманием М. Горького, который и помог осуществлению ее издания, — «В ледовых просторах» (Л., 1924), и других интересных книг о Крайнем севере Сибири (например, «В стране песцов» — 1929). Этого имени мы не нашли и в словнике дополнительного тома КЛЭ.

Что касается иностранных писателей, то, на наш взгляд, следовало бы давать справки и о тех из них, которые, может быть, и не всегда знамениты, по в разное время были широко известны в России, как, непример, английская эссепстка Верном Ли («Образы Италии» — рус. пер. «Италия. Избранные страницы», тт. 1—2.

<sup>№ 8,</sup> стр. 191. Любопытпо, что в статье Л. Плоткина, напечатанной там же, содержится упрек автору настоящей статьи, что он, «справедливо требуя точности, сам не всегда следует этому требованию» (стр. 185). В качестве примера привочится указанная мной неверная дата смерти А. Зопина. Но ведь статья о Зонине отсутствует в КЛЭ, — где ж было найти надежную справку? Вдобавок, единичные ошибки рецензента не оправдывают массовые ошибки самого справочного издания. По курьезно, что Л. А. Плоткин, видимо объективности ради, и сам решил упрекнуть КЛЭ в отсутствии некоторых имен и выразил сожаление, что там нет «поэта и сатприка Б. Кежуна» (стр. 186). Одпако статья о нем имеется в КЛЭ и на положенном месте.

м., 1914—1915), французский писатель Ф. Сарсэ, очерки которого «Осада Парижа» привлекли к себе внимание и появились в русском переводе уже в 1871 году, занглийская писательница Уйда (псевд. Марии де ла Рамэ, 1839—1908), повесть которой «Нелло и Патраш» была известна нескольким поколениям читателей, и др. Оглядка на литературные интересы России только увеличила бы ценность энциклопедии.

Итак, возвращаемся к задачам, характеру и желательному составу дополнительного тома КЛЭ, необходимость которого невозможно отрицать. На наш взгляд, он должен несколько отличаться от предшествующих даже внешне. Вероятно, следует совсем отказаться от иллюстраций или свести их к минимуму. Главное требование — справочный характер сведений и лаконизм изложения, отказ от расплывчатых характеристик и всякого многоглаголания. Надо строже отнестись к библиографии, особенно иностранной, отбирая для нее только самое важное. Наиболее остро стоит вопрос о составе тома. Нам известен предварительный вариант словника дополнительного тома КЛЭ по русской и советской литературе. И хотя в нем намечено свыше четырехсот новых имен, словник плохо продуман и порой носит случайный характер. Это наскоро составленный перечень не включенных в КЛЭ по разным причинам имен, причем забыто много других, порой более значительных и заслуживающих помещения. На этом мы и остановимся.

По разделу «Русская литература» (XIX век) КЛЭ вспомнила, что в вышедших томах пропущены: Н. Д. Ахшарумов, А. Я. Бакулин, А. Бостром (псевд. А. Л. Толстой), А. Будишев, И. Ф. Василевский (Буква), В. В. Григорьев, И. И. Железнов, П. А. Зарубин, А. Миропольский (Ланг), сатирики и пародисты С. Н. Марин, С. Неелов, А. Нахимов, В. Проташинский, писатели В. М. Михеев, Г. И. Недетовский (О. Забытый), поэты Н. М. Коншин и М. И. Ожигов, писатель-географ К. Д. Носилов, М. Л. Пушкарев, П. А. Сергеенко, В. И. Штенгель и ряд других. Пропуски существенные, и можно пожалеть, что они не были восполнены в вышедших томах. Но разве не заслужили быть внесенными в словник дополнительного тома: поэты и теоретики русского стиха Аполлос (Байбаков, 1745—1801) и более близкий к нам вожидар (Гордеев, 1894—1914)? Поэт-декабрист Г. Батеньков или поэт-народник С. С. Синегуб? Назовем также не включенных в словник сибирскую фольклористку и писательницу Е. А. Авдееву (1789—1865), Е. И. Апрелеву (Ардов), чей роман «Руфина Коздоева» был отмечен вниманием И. С. Тургенева и Н. Михайловского, назовем поэта и драматурга К. А. Бахтурина, поэтов Ф. Бальдауфа и В. Величко, прозаиков Д. Н. Бегичева, А. Н. Бежецкого, М. А. Загуляева, автора романа «Русский якобинец», публицистические выступления которого привлекли внимание Маркса, собирского писателя И. Калашникова, поэта М. Стаховича, бытописателя Волги прозаика Д. Стахеева... 27

Из писателей начала XX века не включены в словник: поэт и прозаик В. Башкин, В. Брусянин, Н. Каржанский (псевд. Н. С. Зезюлинского), В. Ленский (псевд. В. Я. Абрамовича), К. Льдов (К. Розенблюм), Мария Моравская, Анна Мар (Левшина), О. Миртов, Н. Рощин, Г. Т. Северцев-Полилов, Н. А. Соловьев-Несмелов, Е. Султанова-Легкова, В. В. Уманов-Каплуновский. Отсутствуют в словнике С. С. Голоушев (Сергей Глаголь), пародист Евгений Венский (псевд. Е. О. Пяткина), Н. Г. Шебуев. О многих из них невозможно навести справки, а они безусловно

могут понадобиться.

Особо важное значение приобретает словник по советской литературе. В него включены не попавшие в уже вышедшие тома: Ф. А. Абрамов, Б. Ахмадулина, В. Белов, А. Битов, К. Большаков, С. Буданцев, К. Вагинов, Э. Выготская, Пимен Карпов, Н. Рубцов, В. Торопытин и др. Но и здесь пропущено много имен, о которых необходимо дать справки: К. М. Антипов-Красный (1884—1919) — один из немногих «сатириконцев», примкнувших к Октябрьской революции, предложивший новый перевод «Интернационала» (см. «Известия ВЦИК» от 30 мая 1919 года). Не включены в словник: А. Бармин, Лев Брандт, Ефим Вихрев, писатель-фантаст Н. М. Баршев, Г. Венус, Н. Ловцов, Н. Мамин, драматурги В. Голичников и А. Копков, Мария Пожарова, поэты Евгений Забелин, В. Заводчиков, Серафим Огурцов, Б. Перелешин, писателы и поэты русского Севера — Пеля Пунох (А. Т. Синицын) п Г. М. Суфтин, писатель-полярник М. Марьенков, прозаики и драматурги А. В. Таланов, П. Сухотин, прозаики Елена Тагер, В. Ричиотти, Ч. Ульянский, А. М. Черненко. Сюда надо добавить писателей, погибших во время Великой Отечественной войны: Василий Кудашев, С. Миних, Михаил Троицкий, А. Чачиков. Назовем еще

<sup>27</sup> Более подробно пропуски имен по первым трем томам КЛЭ (кончая буквой К) см. в указанных выше наших статьях.

28 О нем см.: «Простор», 1968, № 9.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Книга была переиздана издательством К. Ф. Некрасова (М., 1912; 2-е изд. — М., 1915) и издательством «Антик и К<sup>0</sup>» (М., 1914 и 1915).

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> К. Маркс и Ф. Энгельс, Сочинения, т. 17, стр. 288. См. также: Т. Гриц. Письма Жана Ришпена к М. А. Загуляеву. «Литературное наследство», т. 31—32, 1937, стр. 933—942.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> О нем см.: «Гростор», 1906, № 9.

<sup>29</sup> О нем см.: «Русская литература», 1969, № 4; 1976, № 1.

несколько литературных ветеранов, о которых следовало бы дать справки: Н. Вагнер (его книга «Человек бежит по снегу» вышла с предисловием М. Горького), К. Т. Ванин, Е. Коковин, Вяч. Лебедев, поэты Н. Берендгоф, Н. Сидоренко, В. Цвелев.

КЛЭ правильно поступила, поместив (особенно в последних томах) ряд статей о советских переводчиках и включив еще ряд имен в словник дополнительного тома (Д. Бродский, Д. Выготский, Н. Галь, И. Горкина, А. Кафанов, Я. Лесюк, Э. Линецкая, П. Петренко, М. Талов и ряд других), но просто непонятно, что остались забыты покойные поэты-переводчики М. Казмичев, А. Кочетков, А. Курошева, М. И. Ливеровская, переводчик «Тысячи и одной ночи» М. А. Салье, поэт и переводчик таджикских поэтов Г. Птицын, переводчик с латышского и поэт В. Невский, И. А. Лихачев, Б. Б. Томашевский, А. А. Франковский.

Среди критиков и литературоведов, включенных в словник дополнительного тома КЛЭ, мы находим академиков И. Ю. Крачковского и В. В. Струве, но отсуттома КЛЭ, мы находим академиков И. Ю. Крачковского и В. В. Струве, но отсутствуют также немало сделавшие для истории литературы академики С. А. Жебелев, Н. К. Никольский, В. Р. Розен, Б. А. Тураев, а также проф. Минаев. Включены в словник В. Ф. Боцяновский, Б. В. Казанский, Я. О. Зунделович, К. Г. Локс, Д. Е. Михалчи и другие, но оказались по-прежнему забыты: А. В. Багрий, Я. Л. Барсков, Е. А. Бобров, А. Евлахов, Вл. Каренин (псевд. В. Д. Комаровой-Стасовой), М. М. Клевенский, Е. Колтоновская, В. Ф. Лазурский, Р. О. Шор, А. Д. Сидельников, А. Фаресов, Д. П. Якубович. Назовем еще славистов К. А. Копержинского и С. С. Советова, лингвистов Г. А. Ильинского, А. М. Селищева, А. М. Пешковского, фольклористов В. Арефьева, В. П. Бирюкова, В. Варенцова, А. Д. Григорьева, М. Б. Едемского, О. И. Капицу, А. Н. Лозанову, Н. И. Рождественскую, С. В. Савченко. В вышедших томах КЛЭ мы не найдем таких «китов» русского книговерения и библиографии, как И. А. Бычков, М. Н. Куфаев, А. И. Ловягин, А. И. Лященко, А. И. Малеин, Д. А. Ровинский, П. К. Симони, А. А. Шилов, котя все они имеют большие заслуги перед литературоведением. Эту ошибку надо исправить имеют большие заслуги перед литературоведением. Эту ошибку надо исправить.

Вероятно, найдутся и другие пропущенные имена по всем отделам КЛЭ, что доказывает лишь настоятельную необходимость издания дополнительного тома. И на сей раз редакция обязана не отмахиваться от этих пожеланий и предложений, а найти возможность их удовлетворить. Для этого нужно выработать несколько новый тип самой справки, а также ограничить количество знаков, отведенных для многих уже намеченных статей. Это вполне осуществимо. И если КЛЭ действительно ставит перед собой задачу создать полезный литературный справочник и намерена оставить по себе добрую память, то она с этой задачей справится.

В. А. КОВАЛЕВ

## ЧЕШСКОЕ ОБОЗРЕНИЕ СОВЕТСКОЙ ЛИТЕРАТУРЫ ПОСЛЕВОЕННЫХ ДЕСЯТИЛЕТИЙ \*

Рецензируемую книгу подготовили преподаватели философского факультета Карлова университета в Праге: М. Грала, В. Доскочилова, М. Генчиова, З. Гавранкова, А. Пицкова, Я. Вавра. В ней дан обзор русской советской литературы послевоенных десятилетий по следующему плану: введение, проза, научная фантастика, приключенческая литература, документальная литература, поэзия, драматургия. Предназначена она для учебных целей, но, несомненно, представляет интерес и для широкого круга читателей: в сущности, в ней охарактеризованы и упомянуты все сколько-нибудь значительные произведения русской советской литературы, вышедшие после дня Победы, в том числе и те, которые не переведены и неизвестны в Чехословакии.

Что касается рубрик обозрения, то они, вероятно, могли быть дополнены

немаловажным разделом «сатприко-юмористическая литература».

Обозрение основывается на часто встречающейся периодизации советской литературы последних десятилетий, выделяющей два временных отрезка: первое послевоенное десятилетие (1945—1955) и последующие годы, вплоть до начала семидесятых. Автору настоящих строк приходилось обосновывать пную периодизацию, исходящую из того, что новые тенденции в литературе послевоенных лег начали выявляться не в середине, а уже в начале пятидесятых годов: «Русский лес» Л. Леопова, «Журбины» В. Кочетова, циклы деревенских очерков В. Овечкина, главы поэмы «За далью — даль» А. Твардовского. Этапы движения литературы можно довольно гармонично совместить с десятилетиями. Сороковые годы еще

<sup>\*</sup> Současná sovětská literatura. SPN, Praha, 1975, 194 s. (rotaprint).

тесно связаны с памятью о войне. На грани сороковых и пятидесятых формируются новые идейно-художественные тенденции, продолженные всем последующим развитием литературы 50—60-х годов. Эти два десятилетия с точки зрения исторической могут быть охарактеризованы как период завершения строительства развитого социалистического общества. Семидесятые годы начинают новый, современный этап исторического движения страны на основах развитого социализма— этап строительства экономического фундамента коммунизма. Такая периодизация позволяет более точно прочертить литературный процесс, не связывая, например, появление тенденции «углубленного анализа современности» лишь с произведениями В. Пановой и Д. Гранина.

В целом книга безусловно заслуживает положительной оценки, и я не сомневаюсь, что она будет очень полезна в учебной практике и в качестве подспорья

в работе пропагандистов, библиотекарей, журналистов.

Остановлюсь на отдельных разделах книги. Во введении дается общая характеристика литературного процесса за тридцать послевоенных лет, подчеркнута связь литературы с жизнью советского общества, ее тематическая и проблемная многогранность. Завершено введение краткой оценкой ряда советских литературоведческих трудов. Среди них, к сожалению, отсутствуют известные кпиги 70-х годов М. Храпченко, А. Метченко, В. Новикова, получившие широкое признание (пмеются в виду книги «Творческая индивидуальность писателя и развитие литературы», «Кровное, завоеванное», «Художественная правда и диалектика творчества»). Кстати, эти книги не переведены на чешский. Раздел «Проза» объемист и содержателен. В нем нарисована общая картина

Раздел «Проза» объемист и содержателен. В нем нарисована общая картина движения романа, повести и рассказа в 40—60-е годы. Автор раздела не минует противоречий и негативных сторон этой поры, особенно заметных во второй половине 50-х годов, когда в суждениях отдельных литераторов критика догматизма стала перерастать в очернительство прошлого. Обзор прозы расчленен автором на следующие главки: «Тема войны», «Деревенская проза», «Строительство и преобразование страны», «Молодые авторы», «Революционная и ленинская тема в прозе 60-х годов», «Развитие и обогащение социалистического реализма». Как видим, здесь не выделена историческая тема в более полном охвате. Между тем вопрос о национально-исторических традициях, об их отношении к современной эпохе широко и постоянно освещался в художественной литературе 50—60-х годов.

Из военной прозы 50—60-х годов справедливо выделены «Судьба человека» М. Шолохова и «Горячий снег» Ю. Бондарева как произведения, прокладывавшие новые пути художественного освоения темы Великой Отечественной войны. Говоря об известной военной трилогии К. Симонова, автор раздела спокойно и объективно

оценивает и ее достоинства, и некоторые ее несовершенства.

В главке о деревенской прозе, после беглого упоминания о В. Овечкине как авторе знаменитых проблемных очерков о деревне, упор сделан на обстоятельном анализе повестей В. Тендрякова. Зато очень мало говорится о творчестве такого замечательного художника, как В. Шукшин, а о Е. Носове, глубоко проникшем в недра народной жизни, писателе, мастерски владеющем богатствами русского языка, есть лишь упоминание. Явно недооценена проза М. Алексеева. Не показана «донская рота» писателей — А. Калинин, В. Фоменко, В. Закруткин и другие. В этом разделе уместно было бы определить историко-литературную значимость второй книги «Поднятой целины» М. Шолохова. Кратко, но выразительно сказано о связи творчества П. Проскурина и Леонова, но, вероятно, начав разговор о традпциях, можно б было указать и на связь проскуринской «Судьбы» с творчеством М. Шолохова. Очень верно подчеркивает автор раздела, что деревенская тема в советской литературе последних десятилетий (как, впрочем, и прежде, в 20—30-е годы!) — не локальная тема, что сила произведений П. Проскурина, М. Алексеева, А. Калинина, Е. Носова, В. Астафьева, С. Залыгина и других в постановке общих проблем жизни советского общества, вопросов духовного развития народа в современную эпоху. Именно на деревенском материале ряду писателей удалось создать художественные синтезы, крушные эпические произведения. Как и в главке о военной прозе, здесь прослежены новые жанровые образования.

В главке, посвященной «теме строительства», отмечены «Битва в пути», Г. Николаесой, «Знакомьтесь, Балуев» и «Особое подразделение» В. Кожевникова, произведения Ю. Трифонова, Д. Гранина, Г. Маркова, В. Астафьева. Произведения Г. Маркова, наверно, заслуживают более конкретного раскрытия. У В. Астафьева не замечен весьма характерный для писателя национальный аспект: писатель говорит о качествах русского пародного характера, о силе и возможностях человека

из народа.

Подчеркнуто подробно говорится о молодых советских прозаиках — В. Аксенове, В. Битове и других. Правда, к ним отнесен и Ю. Бондарев, совсем уже зре-

лый, опытный писатель.

В главке об историко-революционной теме бросается в глаза неполиота обзора. Здесь идет речь о «Прометее» Г. Серебряковой, «Синей тетради» Э. Казакевича, но не раскрыт подлинный творческий подвиг старейшей советской писательницы М. Шагинян, создавшей великолепную тетралогию о Ленине. Отнесенная к этой главке повесть «Evgenia Ivanovna» Л. Леонова оценена как рядовое явление, а ведь это одно из выдающихся произведений 60-х годов, шедевр в жанре «маленького романа».

В заключительной главке автор анализирует крупное эпическое полотно—роман «Истоки» Г. Коновалова. Изложены соображения по проблемам положительного героя, роли жанров романа, повести и рассказа в общем обогащении прозы. Говоря о развитии социалистического реализма на современном этапе, автор отмечает усиление внимания к человеку, его судьбе, к анализу истоков изображаемого характера, стремление писателей к более широкому охвату усложнившейся современной жизни, к многообразной постановке нравственных проблем, к сотнесению личности с историей и т. д. Завершается главка рассказом о пятом съезде советских писателей и решениях XXIV съезда партии по вопросам литературы.

Очень содержателен раздел, посвященный научно-фантастической литературе. Это, собственно, небольшой самостоятельный этюд о современной научной фантастиже, с включением в него краткого очерка развития этого жанра в мировой литературе XIX—XX веков и в советской литературе 20—30-х годов. Автор раздела, увлеченно рассказывая о научной фантастике, даже, на мой взгляд, несколько преувеличивает ее роль и место в современной советской литературе, отступает в ряде случаев от высоких эстетических критериев, порою принимая художественную публицистику и художественную иллюстрацию идей за высокохудожественное

творчество.

В этот же раздел включен обзор литературы, рисующей героев-ученых. Правомерно ли это? Ведь в этом слое литературы есть научность, но нет фантастики. И совсем выглядит искусственным привязывание к научной фантастике романа «Мастер и Маргарита» М. Булгакова, в котором есть фантастика, но отсутствует научность. Впрочем, дело здесь не только в неточности рубрикации, принятой автором. Здесь вообще обнаруживается спорность и неправомерность жестких темарических подразделений в литературе: писатели, особенно крупные, никогда не задаются целью разработать ту или иную тему, никогда загодя не ограничивают свой замысел строгими рамками темы, жизненного материала, профессии, географической сферы и т. д. Такие ограничения у них могут быть, но они или сделаны бессознательно, или же не имеют принципиального значения. Ведь писатель, особенно большой, дает свою концепцию мира, современности, истории, общества, личности, раскрывает свое понимание главных проблем времени, свой взгляд на то, что он считает в действительности важным, а что второстепенным, ставит целью выразить движение времени, стремления современников, проанализировать духовный мир и духовную зволюцию людей своей эпохи, раскрыть в тои пли иной мере свою собственную духовную биографию как часть биографии века... Все это не укладывается в тематическую рубрику.

Интересен раздел, посвященный документальной, главным образом художественно-мемуарной литературе, которая приобретает все больший вес во всех национальных литературах мира. Здесь говорится об изданных в последние годы воспоминаниях о В. И. Ленине, характеризуются мемуарные произведения, вышедшие из-под пера советских военачальников, партизан. Подробно рассказывается о воспоминаниях И. Эренбурга «Люди, годы, жизнь» и художественно-мемуарных произведениях В. Катаева, но автор раздела, как мне представляется, воспринял эти вещи некритически и не дал читателю достаточной ориентации в сложном материале, преподносимом этими писателями, и в тех оценках, порою субъективных,

которыми они сопровождают свое повествование.

Как и все предшествующие разделы, раздел о советской поэзии написан эрудированным, отлично знающим материал во всем его многообразии автором. Раздел содержит следующие рубрики: «Поэзия первых послевоенных лет», «Общие особенности поэзии второй половины 50-х и в 60-е годы», «Старшее поколение», «Современная советская поэма», «Поэты военного поколения», «Новая поэтическая генерация», «Новые тенденции во второй половине 60-х и начале 70-х годов». В первых трех главках речь идет преимущественно о стихах поэтов старшего поколения— А. Твардовского, Н. Рыленкова, М. Исаковского, Н. Тихонова, С. Щипачева, В. Луговского, Н. Заболоцкого, Л. Мартынова и других. В главке о современной поэме встречаются поэты старшего и среднего (В. Федоров, Е. Исаев и др.) преобладают итсоп поколений. Далее среднего поколения молодежь. автор раздела проводит мысль 0 поэтических генерациях, поколений, несущих собой особенные черты мироощущения, свой жизc ненный опыт, свои художественные традиции. Автор рассматривает эво-люцию поэтических жанров, стилевые течения, хотя, думается, характеристике уудожественного многообразия современной русской поэзии, ее поэтическим откры тиям и новаторским свершениям можно было бы уделить большее внимание. Есть у меня несколько мелких вопросов к автору раздела: почему «поэты воснпого поколения» начинаются с пмени Б. Слуцкого, выступившего позднее других и отнюдь не самого значительного из их числа? «Новую поэтическую геперацию» автор раздела привычно открывает именами Е. Евтушенко, А. Вознесенского, Р. Рождественского, но почему остаются в тени и на втором плане некоторые талантли-

вые поэты, выступившие одновременно с ними?

Раздел о драме дает достаточно полное представление о драматургах старшего, среднего и молодого поколений, о репертуаре советского театра послевоенных десятилетий. Правда, иногда заметны некоторые пристрастия автора раздела, то щедро и обстоятельно рассказывающего о пьесах А. Володина в духе «комплиментарной» критики, то относящего режиссера Н. Охлопкова к представителям «со-

ментарном критими, то относищего режиссера п. Одлогиова к представляется жеветского театрального авангарда» (существовал ди таковой?).

В целом книга, выпущенная Карловым университетом, представляет собою творческий поиск чешских русистов, который, я не сомневаюсь, завершится большой обобщающей работой, посвященной советской литературе 40—70-х годов. Такого рода работы уже появляются в ГДР (имею в виду соответствующий раздел двухтомной истории русской советской литературы), у нас. Накапливается совокупный опыт литературоведов социалистических стран в многоаспектном освещении и анализе советской литературы третьей четверти двадцатого века.

В заключение мне хочется задержать внимание читателя на тех сведениях о переводах произведений русских писателей на чешский, которые содержатся в ре-

цензируемой книге.

Если в 40—50-х годах в чешских переводах вышли почти все сколько-нпбудь значительные произведения русских писателей той поры, то в 60-е годы положение меняется. Многие интересные произведения остались неизвестными чешскому читателю. Вот их список, извлеченный из рецензируемого труда: «Любавины», «Там, вдали», «Сельские жители» В. Шукшина, «Вечный зов», «Тени исчезают в полдень» А. Иванова, «Две зимы и три лета», «Пути-перепутья» Ф. Абрамова, «Первая всероссийская» М. Шагинян, «Прометей» Г. Серебряковой, «Последний поклон» В. Асроссийская» М. Патинян, «Прометем» Г. Сереоряковом, «последний поклон» В. Астафьева, «Липяги» С. Крутилина, «Подсолнух» В. Закруткина, «Щит и меч», «Особое подразделение» В. Кожевникова, произведения П. Проскурина (за исключением лишь «Корни обнажаются в бурю»), М. Алексеева, В. Лихоносова, Е. Носова, повести С. Антонова п др. Отрывочно, в незначительном количестве переведены на чешский стихи А. Прокофьева, Л. Мартынова, В. Солоухина, Я. Смелякова, В. Федорова, С. Викулова, Н. Рыленкова, А. Недогонова, М. Луконина, Б. Ручьева, С. Орлова, М. Дудина, В. Соколова, Н. Рубцова, К. Ваншенкина, Е. Винокурова, Е. Исаева, В. Промина п других Я вовсе не хочу утверждать, что все эти прозвики Е. Исаева, В. Цыбина и других. Я вовсе не хочу утверждать, что все эти прозаики и поэты обязательно должны быть представлены в чешских переводах, но некоторые «огрехи» в деле ознакомления читателей Чехословакии с советской литературой очевидны.

#### B. A. TYHMMAHOB

# ЗАВЕРШЕНИЕ МНОГОЛЕТНЕГО ТРУДА \*

Монография В. С. Нечаевой об «Эпохе» является продолжением ее предыдущей книги о первом журнале братьев Достоевских «Время». В. С. Нечаева включила в последнюю свою работу хронологическую роспись журналов «Время» и «Эпоха» и очень ценные комментарии к ней. Без этого приложения-ключа к дилогии о «почвенныческих» журналах почти невозможно ориентироваться в пестром, разнородном, насыщенном фактами, гипотезами, именами, датами, полемикой труде исследовательницы. Хронологическая росшись и комментарши к ней представляют особый интерес. О них речь пойдет дальше. Но прежде обратимся к самой книге. В рецензии на монографию В. С. Нечаевой о журнале «Время» подробно гово-

рилось о значении этого труда, его достопнствах и недостатках. Сказанное ранее всецело приложимо и к новой книге с той лишь, пожалуй, разницей, что достоинства — богатый фактический материал, обилие и смелость гипотез, тщательное, скрупулезное изучение состава сотрудников журнала, стремление избежать узких и ставших традиционными мнений о журналах Достоевских—выступили еще ярче, но, к сожалению, заметнее стали и недостатки, просчеты автора.

Структура новой книги В. С. Нечаевой почти такая же, как и предыдущей. Правда, в ней меньше отдельных глав, но это соответствует реальному положению дел: «Эпоха» была журналом, так сказать, обреченным, вскоре исчезнувшим — и к ликвидации последнего «почвениического» издания никакого отношения не имели пропски цензуры и провокационные выпады «Московских ведомостей» и «Русского вестника».

Изд. «Наука», М., 1975, 304 стр.

В. А. Туниманов, Г. М. Фридлендер. Монография о журнале «Время». «Русская литература», 1973, № 3, стр. 238—242.

<sup>\*</sup>\_В. С. Нечаева. Журнал М. м. п Ф. М. Достоевских «Эпоха». 1864—1865.

В первой главе книги речь идет об организации журнала «Эпоха», во второй — анализируются планы ее редакторов и многочисленные (объективные и субъективные) причины, обусловившие неудачу издания, а также коротко характеризуются основные сотрудники, как старые, перешедшие из «Времени», так и новые, среди которых закономерно выделены Д. В. Аверкиев и Н. И. Соловьев, тематический принцип определил содержание других глав: они посвящены анализу позиций, занятых «Эпохой» по кардинальным вопросам русской и европсиской действительности (III и IV); разбору научных статей (V), беллетристики (VI), литературной и театральной критики (VII), полемических заметок и фельетонов (VIII). Последняя глава (IX) подводит итоги исследования.

Такая композиция позволила В. С. Нечаевой не только поэтапно проследить

Такая композиция позволила В. С. Нечаевой не только поэтапно проследить историю журнала «Эпоха» от первых шагов по его организации до закрытия, по п определить идеологические и литературные позиции «почвеннического» издания, его место в журнально-газетном мире. В. С. Нечаевой приплось столкнуться здесь с серьезными трудностями: определить «лицо» или направление журнала, эклектичного по своей сути, сложно; материал сопротивляется выводам и систематизациям. На довольно-таки бесцветном («унылом») фоне публицистики «Эпохи» яркими точками выделяются статьи А. Григорьева и произведения Ф. Достоевского. Смерть Григорьева нанесла непоправимый урон литературной и театральной критике журнала. Что же касается Ф. М. Достоевского, то его публицистическая деятельность за очень немногими исключениями почти всецело свелась к серии «частных» полемических статей. В «Эпохе» нет ничего, даже отдаленно напоминающего знаменнтый цикл «Ряд статей о русской литературе» во «Времени».

Зато сильно возросла в «Эпохе» активность Н. Н. Страхова, получившего пол-

Зато сильно возросла в «Эпохе» активность Н. Н. Страхова, получившего полную свободу действий. В. С. Нечаевой удалось проследить ослабление редакторской «опеки», редакторского контроля Ф. М. Достоевского в «Эпохе» по сравнению со «Временем». Выступления Страхова, а также новых сотрудников «Эпохи» Аверкнева и Соловьева мало способствовали успеху журнала в публике. Язвительные, саркастические, часто неотразимо полемические статьи Щедрина и Писарева сыграли свою роль: в глазах намболее радикальной части русской общественности Страхов, Соловьев и Аверкнев стали своего рода эмблемами «эстетического тупо-

умия» и стагнации.

У журнальной полемики своя и коварная логика, согласно которой критика неизбежно порождает антикритику. Журнал братьев Достоевских, тщетно пытавшийся определить свое направление, буквально увяз в частной полемике с самыми авторитетными демократическими изданиями 1860-х годов. В. С. Нечаева признает этот несомненный, неошровержимый факт, но несколько странно его истолковывает «..., Эпоха" вступала в бой, но всегда первая умолкала, так как была связапа постоянным опасением возможного цензурного преследования» (стр. 231). Цензура действительно придиралась к некоторым статьям Страхова (это хорошо раскрыто в книге Нечаевой) и других авторов «Эпохи», но еще с большей подозрительностью она относилась к «Современнику» и «Русскому слову», имея на это серьезные основания.

Причины неуспеха «Эпохи» не в том, что ее публицисты не умели вести полемику со своими могущественными оппонентами из демократического лагеря или боялись высказываться откровенно. Журнал темпераментно и резко отвечал на некоторые (порой грубые и несправедливые) уколы публицистов «Современника» и «Русского слова». Характерно однако, что его редакция почти не пыталась поднять полемику на другой, высший, принципиальный идеологический уровепь. Создается впечатление, что «Эпоха» стремилась уйти от главных обвинений свопу критиков, видимо потому, что ей трудно было на них возразить. Начиная с «Объявления» редакции «Времени» о подписке на 1863 год, вызвавшего бурную полемическую реакцию демократической прессы, изменилось (и бесповоротно) отношение прогрессивных кругов к «почвенинческим» изданиям Ф. М. и М. М. Достоевских. Попытки сохранить пезависимость направления, предпринятые редакцией «Времени» (а позднее — «Эпохи»), оказались тщетными: «Время» 1863 года уже пе возбуждало тех симпатий, с какими Чернышевский и Некрасов встретили рождение журнала; за ним прочно установилась репутация органа с эклектичной и туманной программой, которая, если ее очистить от некоторых витиеватых слов и бесконечпых рассуждений о «почве», была очень близка к старым, традиционным славяпофильским воззрениям. Оппопенты «Времени» в полемике сильно упростили факты, даже исказили истинную ситуацию в журнале, сложную и противоречивую пози-цию его редакции — неоднородной, включавшей различные тенденции. И все-таки много в их аргументах было справедливого, и, что, пожалуй, еще существеннее, вскоре в значительной степени реализовались некоторые язвительные пророчества Салтыкова-Щедрина, самого острого и проницательного критика «почвеннических» журналов, еще в 1863 году предупреждавшего о последствиях политики «сидения между двух стульев».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Известная статья Достоевского «Господин Щедрин, плп Раскол в пигилистах», к примеру, тактически безупречна.

Правда, «Эпоха» не стала «катковствующей», в журнале даже изредка появлялись полемические выпады против «Русского вестинка», но в них уже не было прежней силы и энергии, присущих блестящим, остроумным статьям и полемическим заметкам Ф. М. Достоевского во «Бремени». Закончился в «Эпохе» и перпод «сидения между двух стульев» — журнал воспринимался современниками как своеобразный идеологический придаток к славянофильскому «Дию», с которым еще недавно Достоевский и другие публицисты «Времени» принципиально и нелицс-приятно полемизировали. Показательна «аттестация», дапная «Эпохе» членом Глав-ного управления по делам печати В. Я. Фуксом, приведенная В. С. Нечаевой и квалифицированная исследовательницей как «убийственный приговор журналу До-стоевского» (стр. 241). «Эклектический характер этого журнала, — писал Фукс, — препятствует вывести сколько-нибудь определенное заключение об общем его направлении. — Может быть, у редакции "Эпохи"... было и есть другое, более серьезжелание быть органом какой-нибудь новой мысли, строгого убеждения. По крайней мере, в программах и объявлениях о журпале много говорилось о разработке русской почвы. Но мысль эта в дело пе перешла, и журнал явился простым складом рассказов, повестей, стихов, иногда статей с претсизией на ученость, а также мелочной полемики с другими журналами... журнал этот как будто по временам вспоминает о своем обещании относительно разработки русской почвы и подлаживается под направление некоторых московских журналов, задавшихся мыслию о старых русских началах и т. п. Но из этого ничего определенного не вы-В цензурном отношении журнал ничего вредного не представляет» (стр. 213—214)

Выводам Фукса не откажешь в точности. В. С. Нечаева не отрицает меткости его заключений, но считает, что они затрагивали «свойства отдельных сотрудников и их статей, но не характеризовали подлинное лицо журнала», оставшееся «для обозревателя неуловленным» (стр. 214). Вряд ли это так. Фукс суммировал отзывы об «Эпохе» протпвников журнала, а они пришли к единодушным выводам о его «направлении». Особенно ощутимо в заключении Фукса влияние пронических оценок Салтыкова-Щедрина, который писал (в статье «Литературные кусты») об «Эпохе» значительно резче и определеннее: «...вы не имеете средств достигнуть вашей цели (которой вы, впрочем, тоже не имеете), потому что не имеете направления и не чувствуете даже потребности пметь его». 3 С точки зрения В. С. Нечаевой, слова Щедрина справедливы только «в отношении некоторых выступлений Страхова и Аверкиева» (стр. 219). По ее мнению, сатирик «полностью игнорировал указанную очень ясно в самом начале "Объявления" "главную цель издания"... итнорировал... и изложенное далее Достоевским "общее начало" своего направления» (стр. 218). Несомненно, что в полемически заостренных оценках Щедрина не все справедливо: Достоевский, в частности, очень живо чувствовал необходимость нового направления. Щедрин же в его декларациях видел напыщенную, еще в журнале «Время» приевшуюся риторику и не без основания в рассуждениях об «общих началах» п их «совокупности», «самостоятельности жизни национальной», «нашем русском прогрессе» не находил ни «цели», ни «направления», достойных обсуждения и серьезной полемики. Щедрин констатировал главное; ему удалось лучше и точнее других оппонентов «Эпохи» выявить уязвимые места общественно-идеологической программы журнала, унаследовавшего все слабые стороны еще недавно процветавшего «Времени».

В. С. Нечаева противопоставляет «Объявление» Ф. М. Достоевского другим статьям п заметкам в «Эпохе». Некоторые тезисы «Объявления» действительно не получили развития в публицистических отделах журнала, другие приобрели явную славянофильскую окраску. Возникает вопрос: почему так получилось? Ответ Нечаевой в основном сводится к двум положенням: а) у самого Достоевского не было досуга для программных статей; б) другие публицисты «Эпохи» оказались, по тем или иным причинам, не на высоте. Со вторым положением до некоторой степени согласиться можно — круг публицистов «Эпохи» значительно уже и одиоцветнее, чем во «Времени». Но согласиться с первым трудно. Никакие осложиения, а их было фантастически много, пе помещали Достоевскому создать «Записки из подполья» — и сомнительно, что повесть потребовала от писателя меньших творческих усилий, чем сочинение столь пеобходимых «руководящих» статей. Достоевский хорошо видел слабые стороны «Эпохи», горько сетовал по поводу первых номеров журнала, имеющих «решительно...вид сборника»; он писал брату, что в пих нет «ни одной руководящей, вводной, хотя бы намекающей на направление статып... пикак не разберешь, какого мы направления и что именно мы хотим говорить». 4 Грозился сам написать «великолепную статью на теоретизм и фанатизм теоретиков... Будет не полемика, а дело». Однако «дела» как раз в публицистике «Эпохи» было немного, положительно преобладали бесцветные пространные статьи,

5 Там же, стр. 349.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> М. Е. Салтыков-Щедрпн, Собрание сочинений в двадцати томах, т. VI, изд. «Художественная литература», М., 1968, стр. 517.

<sup>4</sup> Ф. М. Достоевский. Письма, т. I, ГИЗ, М.—Л., 1928, стр. 352—353.

скучные, неактуальные компиляции и «мелочная» полемика. Но было и исключение — «Записки из подполья», и уже одно это произведение Достоевского «оправдывает» существование «Эпохи». $^6$ 

О «Записках из подполья» существует огромная литература. Сказать что-ни-будь новое о знаменитой повести нелегко. В. С. Нечаева мельком касается «Записок из подполья» в главе «Художественная литература» (стр. 141—147), сравнивая повесть Достоевского с «Призраками» Тургенева, высказывает интересные гипотезы, которые были бы уместны в отдельной статье или заметке, но кажутся случайными, инородными в данной монографии. Гораздо важнее было бы выявить многочисленные объекты полемики в повести Достоевского — без такого анализа глава «Журнальная полемика» оказалась обедненной. «Записки из подполья» вобрали в себя иден и замыслы многих несостоявшихся «великоленных» статей Достоевского, Они же ярко запечатлели его взгляды в год издания «Эпохи». Идеологическим «комментарием» к «Запискам из подполья» являются слова Достоевского, приведенные В. С. Нечаевой для иллюстрации его антикатковских настроений: «Кумиры западнические разбились (Герцен), но внутри у нас только Катков. Но общество тре-бует нравственной приманки, требует любить, уважать и идолопоклоняться. А нрав-ственной приманки у г. Каткова нет никакой. Остается Ак«сак» (стр. 223). Приведенная запись точно зафиксировала крах иллюзий Достоевского, начинавшего в 1861 году журнал «Время» с верой в согласное и мирное развитие русского общества. У редактора «Эпохи» также не было «приманки», ясной и способной увлечь читателя позитивной программы. И это самая главная причина, помешавшая ему выступить со статьями, в которых выразилось бы направление «Эпохи».
В монографии о «Времени» В. С. Нечаевой, как уже отмечалось в рецензии

на книгу, удалось выявить и исчерпывающе охарактеризовать мощное демократическое течение внутри журнала, к которому примыкало и большинство художественных и публицистических произведений Ф. М. Достоевского. Это течение в значительной степени определило «лицо» журнала, позволив квалифицировать его как либерально-демократический орган. В. С. Нечаева *впервые* полно проанализировала деятельность во «Времени» таких демократических публицистов и писателей, как А. Е. Разин, А. Ф. Щапов, М. В. Родевич, Н. А. Благовещенский, Д. Ф. Щеглов, А. Н. Плещеев, Н. Г. Помяловский, С. В. Федоров. В «Эпохе» от этой самой многочисленной в журнале «Время» группы, способствовавшей успеху журнала, завоевавшей ему репутацию честного и прогрессивного издания, хотя и с осторожной, туманной программой, остались единицы. В результате «Эпоха» лишилась той манной программой, остались единицы. В результате «Эпоха» лишилась той «почвы», без которой ее существование стало эфемерным, превратилась в «сборник» случайных публикаций. В. С. Нечаева тщетно пыталась и в «Эпохе» найти нечто подобное ситуации «Времени». Кроме 2—3 авторов, которых можно отнести к демократическому лагерю, она никого не обнаружила. В. С. Нечаева подробно пишет о Н. М. Соколовском, приводит ценные архивные материалы, тонко сопоставляет некоторые места в очерках Соколовского с «Преступлением и наказанием» Достоевского. Воссоздает облик еще одного забытого «шестидесятника». Страницы, посвященные Соколовскому, принадлежат к лучшим в книге Нечаевой (стр. 75-84). Не меньший интерес представляет п все то, что говорится о публицистической деятельности А. А. Головачева и его конфликте с Ф. М. Достоевским (стр. 75-84). Конфликт «западника» Головачева с «почвенником» Достоевским симптоматичен, он убедительно показывает, что Головачев, в отличие от Аверкиева, Соловьева, Страхова, был нежелательным автором в «Эпохе», в конце концов он вынужден был покинуть журнал, — и отказал ему решительно сам Достоевский.

Не сотрудничал в «Эпохе» и Разин, главный политический обозреватель «Времени», уехавший в Польшу. Разин — публицист, к которому Нечаева относится с особой симпатией: в книге о «Времени» ему уделено не меньше места, чем Ф. М. Достоевскому. По инерции имя Разина часто всплывает и на страницах новой книги (стр. 67—68, 73—75). Высказывается Нечаевой и гипотеза о принадлежности Разину статыи «Что такое польские восстания», ничем не отличающейся от других (многочисленных) материалов в «Эпохе», связанных с Польшей и польским вопросом. Серьезным (и единственным) аргументом в пользу авторства Разина является его письмо к М. М. Достоевскому от 24 февраля 1864 года, в котором он сообщает о высылке окончания какой-то статьи (стр. 73). Аргумент сильный, но не бесспорный. В. С. Нечаева, приведя письмо Разина, со свойственной ей точностью отмечает и другой факт: «...ни в "Эпохе", ни в гонорарных ведомостях имя его (Разина, — В. Т.) не встречается» (стр. 75). Со своей стороны добавим, что существует и еще один косвенный контрарумент. Достоевский в статье «За умершего» («Дневник писателя», 1876) вспоминал: «Один из постоянных сотрудников выпросил у брата шестьсот рублей вперед и на другое же утро усхал служить в Западный край, куда тогда набирали чиновников, и там и остался, и

<sup>6</sup> Беллетристический отдел — лучший в «Эпохе»: помимо «Записок из подполья», в журнале помещены «Призраки» Тургенева, «Леди Макбет Мценского уезда» Лескова, «Необыкновенное событие или Пассаж в Пассаже...» Достосвского. Это очень много для журнала, просуществовавшего год.

ни статей, ни денег брат от него не получил. Но замечательнее всего, что и шагу не сделал, чтоб вытребовать деньги обратно, несмотря на то, что имел в руках документ, и уже долго спустя, по смерти его, его семейство вытребовало с этого сотрудника (человека, имевшего средства) деньги судом. Суд был гласный и обо всем этом деле можно получить самые точные сведения». Достоевский не называет имени постоянного сотрудника «Времени», но очень похоже, что подразумевает Разина. Трудно предположить наличие двух постоянных сотрудников, занявших у М. М. Достоевского 600 рублей и уехавших в Польшу, а из письма Ф. М. Достоевского к вдове брата известно, что приблизительно такой и была сумма долга Разина, только что вернувшего Эмилии Федоровне 400 рублей: «Хорошо кабы Разин отдал еще хоть 100 р. (больше он не даст; и рассчитывать, по-моему, нечего. Хорошо и это)».8

Даже минимальное участие Разина в «Эпохе» проблематично. В этом журнале, помимо Ф. М. Достоевского и внезапно умершего А. А. Григорьева, было шесть постоянных сотрудников— Н. И. Соловьев, И. Г. Долгомостьев, Д. В. Авер-киев, М. В. Владиславлев, А. У. Порецкий, Н. Н. Страхов. Они и стали костяком «Эпохи». В. С. Нечаева часто оперирует терминами «редакция» и «редактор», но подразумевается под ними (после смерти брата) всегда Ф. М. Достоевский. Был, однако, еще один публицист, чьи статьи, компиляции, полемические заметки буквально заполонили все номера «Эпохи», — Н. Н. Страхов. Он же участвовал в формировании книжек журнала, подбирал сотрудников и, видимо, был автором нескольких редакционных примечаний. «Эпоха» — это, в сущности, орган Ф. М. Достоевского и Н. Н. Страхова, фактически соредакторов, и мы ничего не знаем о конфликтах или трениях между ними в год издания журнала. Нечаеву огорчает столь явное усиление позиций Страхова; это нашло отражение в прямых, субъективно-эмоциональных оценках деятельности критика: «Страхов, который не мог забыть роли "Московских ведомостей", зарезавших "Время" за его статью, вздумал оспаривать огупьное охаивание "Московскими ведомостями" начала 60-х годов» (стр. 176); «Злобно упоминал о проповеди материализма...» (стр. 178); «Несомненно, *чувством мести проникнута* страховская критика "Московских ведомостей"...» (стр. 180; курсив наш, — В. Т.). Направление п смысл деятельности Страхова предельно ясны, но это еще не повод представлять ее в таком односвете, приписывать славянофильствующему цветно-пренебрежительном «роковую» роль в катастрофах, постигших «почвеннические» журналы. Полезнее было бы разобраться в существе идеологических и эстетических взглядов, объединявших трех главных теоретиков «почвенничества» (Григорьева, Страхова, Достоевского), и точнее определить, что рождало между ними споры и недоумения. Нельзя сказать, что В. С. Нечаева закрывает глаза на противоречия и несогласия в стане «почвенников». Напротив, исследовательница их всячески подчеркивает, но по большей части это декларативные тезисы, причем особенно бегло анализируется Нечаевой позиция Ф. М. Достоевского. Сознавая необходимость дать суммарный анализ взглядов Достоевского, Нечаева пятую главу книги («Статьи научного содержания») начинает с «краткой характеристики философских размышлений руководителя журнала так, как они запечатлелись в его рабочих тетрадях и записных книжках 1864—1865 гг.» (стр. 98). Нечаева преднамеренно ограничивает характеристику строгими временными рамками: «Мы берем их не в динамике, а в статике, в той форме, в какой они запечатлены в месяцы его редакторской деятельности» (стр. 99). И вслед за этими словами следует кратчайший, естественно очень выборочный, пересказ некоторых сюжетов из записных тетрадей Достоевского, мало способствующий уяснению его позицпи даже в «статике» одного года.

В заключение разбора книги В. С. Нечаевой (основного корпуса, без приложений) заметим, что менее всего удачны в ней выводы: больше всего возражений вызывают тезисы и оценки в главах III, IV, VIII и IX. Но и в этих главах много ценных коекретных наблюдений и гипотез. Большие достоинства работы нечаевой очевидны, они в значительной мере искупают несколько выпрямленные и субъективные выводы. Особенио удалась Нечаевой глава VI («Художественная литература»), где апализ почти всех произведений различных авторов «Эпохи» (Н. М. Соколовского, К. И. Бабикова, А. П. Сусловой, П. Н. Горского) умело соотнесен с будущими ромапами Достоевского — «Преступлением и паказанием», «Идпотом», «Братьями Карамазовыми». Мимо конкретных и часто бесспорных наблюдений Нечаевой не пройдет ни один исследователь творчества Достоевского. В. С. Нечаева включила в книгу и небольшие, сжатые портреты отдельных сотрудников «Эпохи». Ранее уже говорилось о выразительности портретов Соколовского

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ф. М. Достоевский, Полное собрание художественных произведений, т. XI, ГИЗ, Л., 1929, стр. 279.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ф. М. Достоевский. Письма, т. II, стр. 23. Достоевский в статье «За умершего», конечно, сгустил краски, не исключено, что в чем-то ему изменила память. <sup>9</sup> Столь же субъективно-эмоциональны порой и оценки Нечаевой оппонентов «Времени» и «Эпохи»; так, полемические заметки М. А. Антоновича определены как «многочисленные писания» (стр. 183).

и Головачева; добавим к ним страницы, посвященные Н. И. Соловьеву (стр. 36-38,

198—209) и Д. В. Аверкиеву (стр. 33—36, 166—173, 194—197).

Раздел «Приложения» едва ли не самый ценный в книге. «Хронологическая роспись журналов "Время" и "Эпоха"» и подробный, насыщенный фактами и гипотезами комментарий к ней представляют большой научный вклад в изучение истории русской журналистики 1860-х годов. В. С. Нечаева проделала огромную работу по выявлению авторов многих и многих очерков, статей, фельетонов, полемических и прочих заметок, компиляций и переводов — анонимных или исевдонимных. Масштабы научного труда Нечаевой можно оценить только учитывая тот факт, что большинство публикаций в журналах «Время» и «Эпоха», согласно моде века, не были подписаны вообще, а во многих случаях авторы скрылись за псевдонпмами, раскрыть которые трудно.

В. С. Нечаевой тщательнейшим образом были изучены редакционные книжки «Времени» и «Эпохи»; это позволило ей точно установить авторов большинства анонимных и исевдонимных публикаций. Не всегда, к сожалению, небрежные и неясные записи в редакционных книжках дают ключ к определению авторства, вынуждая Нечаеву привлекать целый ряд дополнительных аргументов — тематических и стилистических. Исследовательница стремится к фактически достоверным, строгим атрибуциям, относясь со скептициямом даже к очень авторитетным мнениям. Скептициям в такой сложной, требующей неоднократных проверок области, кажой является текстология, в высшей степени оправдан. В. С. Нечаева ставит вопросительные знаки рядом с именами А. А. Григорьева и А. П. Майкова как вероятных авторов трех статей февральского номера «Времени» за 1861 год (№№ 33, 34, 37). Две из них предположительно приписывались Б. Ф. Егоровым Григорьеву («Несколько слов о Ристори» и критический разбор «Гаваньских чиновников» И. Генспера); автором фельетонной заметки «Гадательные книжки и снотолкователи» Нечаева склонна считать Майкова — на основании записи в редакционной книге: «За разбор в 2 № "Времени" А. Майков — 21 р. 88 к.». Полной уверенности все же у Нечаевой нет. Ее и не может быть, тем более, что в разборе «Гаваньских чиновников» спльно ощутимо редакционное вмешательство, а среди авторою, получивших в феврале деньги, фигурирует Е. А. Моллер (25 руб.) — фельетонист и театральный критик.

Сомнсние у В. С. Нечаевой вызвала и принадлежность М. П. Погодину рецензии на «Подводный камень» М. В. Авдеева (№ 10), хотя она ему приписана А. В. Мезьер и оттуда перешла в «Библиографический указатель» К. Д. Муратовой. В редакционных книгах, а они в первые месяцы велись гораздо аккуратиее, чем позднее, имени Погодина нет. Странен сам по себе факт появления его, да еще с рецензией на «Подводный камень», в журнале Достоевских. Содержание и стиль

рецензии неопровержимо свидетельствуют против авторства Погодина.

Добавим, что и некоторые другие авторитетные атрибуции авторов статей и полемических заметок заслуживают проверки. В первой книге «Временп» за 1861 год была помещена талантливая статья «Пшсьмо постороннего критика в редакцию нашего журнала по поводу книг г. Панаева и "Нового поэта"» (№ 11).¹¹ Эту статью, предшествующую всем полемическим выступлениям «Временп», Венгеров, Томашевский и Масанов приписывают А. Ф. Писемскому; В. С. Нечаева е ставит под сомнение авторитетные суждения, констатируя только отсутствие в редакционных книгах имени Писемского (стр. 261). Между тем статья, в которой содержатся язвительные выпады против А. Ф. Писемского — нового редактора «Библиотеки для чтения» (опускаем другие аргументы), не может ему принадлежать.¹² С другой стороны, представляется сомнительным гппотетическое предположение Нечаевой о принадлежности М. М. Достоевскому заметки «Протпворечпя и увлечения "Времени"» (№ 166), осторожно высказанное исследовательнией Л. П. Гроссман и Б. В. Томашевский готовы были скорее приписать ее Ф. М. Достоевскому, что, с пашей точки зрения, убедительнее. Указанная редакционная заметка стилистически и тематически очень близка другим полемическим выступленням Ф. М. Достоевского.¹³

Вызывают возражения и некоторые другие гипотезы Нечаевой, что, впрочем, совершенно в порядке вещей — сама впутренняя природа гипотез «провопруст» скептицизм читателей. А гипотез в кпиге Нечаевой много — и это объястиется свойствами литературного материала, с которым она имеет дело. Их пемпогим меньше, чем бесспорных атрибуций. В целом усилия Нечаевой по атрибуции анонимных и псевдонимных статей дали хорошие плоды. Сегодня можно с полной уверенностью утверждать, что среди анонимных публикаций во «Времени» и «Эпохе»

13 И эта заметка будет помещена в XXV томе (раздел «Dubia»).

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Логичны и возражения Нечаевой Б. В. Томашевскому, предполагавшему авторство Н. Н. Страхова (стр. 261).

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> В хронологической росписи ошибка в пагинации статьи: указаны стр. 46—54; надо — стр. 46—64.

<sup>12</sup> Статья будет помещена в XXV томе академического собрания сочинений Достоевского в разделе «Dubia».

почти не осталось статей и заметок, принадлежащих Ф. М. Достоевскому, А. А. Григорьеву, Н. Н. Страхову. И все же, согласно хронологической росписи В. С. Нечаевой, авторы 39 публикаций в журнале «Время» остались неизвестными и 21 — под «подозрением» (в «Эпохе» соответственно 2 и 13). Пелогично было бы упрекать в этих все еще многочисленных лакунах Нечаеву, заселившую анонимнопсевдонимную пустыню «Времени» и «Эпохи» вполне конкретными, реальпыми писателями и публицистами 1860-х годов. Видущим исследователям «почвеннических» журналов предстоит сложная работа; большая часть публикаций, авторов которых установить не удалось, — это порой микроскопические заметки, очень часто выправленные рукой Ф. М. Достоевского.

Возможности для установления авторства некоторых анонимных публикаций тем не менее, конечно, существуют. Для иллюстрации этой мысли и в дополнение к хронологической росписи В. С. Нечаевой считаем уместным высказать соображения об авторстве трех анонимных рецензий. В майском номере «Времени» (1861) появилась анонимная рецензия «Вместо фельетона» (№ 107), сопровожденная редакционным примечанием Ф. М. Достоевского, — отдельные мысли рецензии он использовал в статье «Книжность и грамотность». Рецензия принадлежит П. А. Кускову, который сам напомнил в ней читателю один сюжет из своего фельетона «Некоторые размышления по поводу пекоторых вопросов» (№ 86): «И со всяким из нас ежеминутно повторяется пстория разбойника, рассказанная мной в прошлом месяце».¹5 С полным основанием можно считать П. А. Кускова и автором рецензии-обзора журнала «Учитель» («Время», № 121). В. С. Нечаева предположила, что рецензия написана М. И. Владиславлевым, опираясь на запись в редакционной книге: «За критику в 6 № "Времени" получил 70 р. Михаил Владиславлев» (стр. 263). Владиславлеву вне всякого сомнения принадлежит другая рецензия (тут мы согласны с Нечаевой) в той же книжке «Времени»— на «Энциклопедический словарь» (№ 120), но не эта, написанная в легкой фельетонной манере, совершенно чуждой всегда «серьезному» и несколько тяжеловесному публицисту «Времени» и «Эпохи». В редакционной книге есть и другая запись: «За № 6 "Времени" получил восемьдесят четыре рубля П. Кусков». Из всех анонимных рецензий и статей июньской книжки Кускову может принадлежать только статья о педагогическом журнале «Учитель», некоторыми полемическими выпадами которой, кстати, Достоевский тоже воспользовался в «Книжности и грамотности». П. Кусков любил уснащать свои очерки, фельетоны, рецензии «анекдотами» 16 и житейскими историями, сопровождая их свободным фило-софствованием по поводу: его фельетоны обычно включают небольшие педагогические и этические трактаты, а рецензии строятся по законам фельетонного жанра. Была и еще одна, резко индивидуальная черта, свойственная произведениям Кускова: он любил повторяться, возвращаться к излюбленным мотивам и образам, и тем самым оставлял четкие «сигналы» для определения авторства своих неподписанных статей. Так, Кусков в очерке «Вместо фельетона» пространно рассуждает о «хитрости», мешающей образованному меньшинству стать в прямые, искренние отношения с той простонародной средой, которую оно намерено просвещать «Читальниками» и педагогическими советами: «В нормальном состоянии хитростью ничего не сделаешь... с сердцем простым, глядящим на вещи прямо, свободно, независимо ни от каких научных воззрений...» <sup>17</sup> В «хитрости» упрекает он и редакцию «Учителя»: «...бог знает на какие хитрости поднимается он («Учитель», —  $B.\ T.$ ) для развития в детях мысли», «...все хитрят, в свои силы не веря, бояся насмешки, не веря в публику...» <sup>18</sup> Кусков провозгласил Дон-Кихота (иронически) подлинным современным героем, «только помешанным не на рыцарстве, а на просвещении», <sup>19</sup> и эта мысль породила у него грустную фантазию: «И вот на меня находит страх, что именно такой Дон-Кихот примется, пожалуй, за со-ставление книги для чтения, и бедные дети, которые, может, в себе носят уже зародыши другой, лучшей жизни, станут снова сбиваться с путп, п ошибка составителя этой книги будет ошибкою века, потому что весь наш век Дон-Килот науки...» <sup>20</sup> В рецензии-обзоре журнала «Учитель» Кусков, развивая фантазию,

 $<sup>^{14}</sup>$  К перечисленным ранее достижениям Нечаевой добавим открытие автора очерка «Из петербургской форточки» («Эпоха», № 178). Им оказался «загадочный человек», «эмиссар Герцена» А. И Бенни (стр. 93—95).

<sup>15 «</sup>Время», 1861, № 5, стр. 9. «История разбойника» вызвала сугубое негодование М. Н. Каткова, заподозрившего в Ф. М. Достоевском автора фельетона. Достоевский отвечал Каткову в июльской книжке журнала («Литературная истерика», № 147).

рика», № 147).

16 «Я ужасно люблю анекдоты старого времени, истории школьной жизни моей и приключения юных лет моих», — признавался Кусков в очерке «Вместо фельетона» («Время», 1861, № 5, стр. 3).

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> «Время», 1861, № 5, стр 9 <sup>18</sup> Там же, № 6, стр. 199, 200 <sup>19</sup> Там же, № 5, стр. 12

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Там же.

возводит Дон-Кихота в должность ведущего сотрудника педагогического издапця с «немецким» и «книжным» направлением: «Вообще же у журнала всего ярче замечаются три сотрудника: знаменитый Дон-Кихот Ламанчский, всеми уважаемый Афанасий Иваныч Товстогуб и наш новый знакомый Мишель...» 21 Товстогуба Кусков вспомнит и в неподписанной рецензии на журнал «Рассвет» (М. 470) (№ 179), прямо отнеся читателя к своей прежней статье: «И если журнал "Учитель" возбудил в нас подозрения, не работает ли на него почтенный наш зпакомый Афанасий Иваныч Товстогуб, то, не будь в журнале "Рассвет" сказано, что это произведение пера английской писательницы, мы непременно заподозрили бы автором этого сочинения— Пульхерию Ивановну Товстогубиху». 22

Мы специально и подробно остановились на «Хронологической росписп» (и комментариях к ней) именно потому, что здесь в концентрированном, сжатом виде сосредоточены главные достоинства дилогии В. С. Нечаевой о журналах «Время» и «Эпоха». Менее всего это дополнение и приложения; в сущности — это итог многолетнего и скрупулезного изучения В. С. Нечаевой «почвеннических» изданий братьев Достоевских. Труд начат был В. С. Нечаевой еще в 1920-е годы публикацией неизданных писем Ф. М. и М. М. Достоевских. 23 Тогда она атрибутировала несколько статей М. И. Владиславлеву и впервые коснулась деятельности ровала несколько статей М. И. Бладиславлеву и впервые коснулась деятельности М. М. Достоевского-редактора. Монографии Нечаевой о «Времени» и «Эпохе»— последние этапы почти полувековых научных изысканий, внесших большой вклад в изучение не только творчества Ф. М. Достоевского, но и истории русской общественной мысли и журналистики XIX века. Эти книги позволяют иначе взглянуть на эволюцию Достоевского— художника и мыслителя в 1860-е годы. Наконец, исчезли белые пятна на пестрой и многоцветной карте русской журналистики второй половины XIX века, а ими до выхода исследований В. С. Нечаевой были «Время» и «Эпохе» и запаравищеся в 1860—1865 годах Ф. М. м. М. Достоевскими «Время» и «Эпоха», издававшиеся в 1860—1865 годах Ф. М. и М. Достоевскими.

### Н. Н. ПОКРОВСКИЙ

#### КНИГА О ЖИТИИ ПРОТОПОПА АВВАКУМА \*

В начале своего автобиографическото повествования Аввакум вводит хорошо понятный его современникам образ корабля, предназначенного для жизненного плавания. Корабль—символ жизни. Жизнь Аввакума до краев была наполнена яростной борьбой, которая принесла ему бесчисленные страдания, измену бывших друзей, ссылку в Сибирь, пустозерскую земляную тюрьму. И все же корабль его жизни, каким он видится ему из Пустозерска, прекрасен: «ум человечь не вмести

красоты его и доброты».

О значении сквозного образа корабля-жизни для композиции и сюжета Жития протопопа Аввакума пишет Н. С. Демкова в своем интересном исследовании, посвященном этому шедевру нашей национальной литературы. Она доказывает, что при всей кажущейся свободе расположения отдельных эпизодов Жития в нем есть художественная необходимость, единый, осознанный автором художественный сюжет. Н. С. Демкова прослеживает движение и логику этого сюжета, обосновывая свое понимание композиции памятника, ведущей читателя от завязки, кратких сцен детства и юности к кульминационному эшизоду острой схватки на соборе 1667 года и гневному финалу, обличающему церковные власти: «...огнем, да кнутом, да висилицею хотят веру утвердить!» Тяготение Аввакума к сюжетному повествованию, наличие в Житии между эшизодами-новеллами внутренней художественной связп — позволили Н. С. Демковой отказаться от распространенного взгляда на Житие как на сборник повестей или разнородных памятников, как на произведение со свободным расположением эпизодов. Вместе с тем она убедительно возражает исследователям, видящим в Житии зачатки жанра романа, поскольку в данном случае можно говорить «не о литературном родстве форм, а об их литературном подобии» (стр. 166). Художественное своеобразие Жития показано в книге на широком материале, почерпнутом как из древних литературных памятников, так и из современных Аввакуму автобиографических ствований.

В обширной и все увеличивающейся литературе о пустозерском узнике последняя книга Н. С. Демковой займет заметное место. Главной ее особенностью является настойчивое стремление автора изучать проблемы художественного своеобразия Жития в теснейшей связи с творческой историей памятника, нарисо-

<sup>21</sup> Там же, № 6, стр. 195.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Там же, № 9, стр. 39—40. <sup>23</sup> «Искусство», 1927, т. III, вып. 1, стр. 99—146.

<sup>\*</sup> Н. С. Демкова. Житие протопопа Аввакума (творческая пстория пропзведения). Изд. Ленинградского университета, Л., 1974, 168 стр.

вать картину его изменений от редакции к редакции. Стоящее на границе древней и новой русской литературы, автобиографическое повествование Аввакума заставляет потомков распутывать одну важную загадку, редкую для памятников средневековой письменности. По крайней мере четыре его редакции являются авторскими, и понять хронологическое соотношение между ними — значит постигнуть этапы творческой работы Аввакума. Редакции сильно отличаются другот друга. Своеобразие проблемы определения канонического текста для любого издания памятника заключается, в частности, в том, что наиболее цельной и художественно совершенной большинство исследователей считает редакцию А, между тем давно уже стало ясно, что это отнюдь не заключительный этап работы автора над текстом. Авторитетности этой редакции немало способствовало сделанное В. Г. Дружиншным в начале нашего века сенсационное открытие автографа редакции А в составе написанного рукою Аввакума и Ецифания в земляной тюрьме Пустозерского сборника. В наши дни сенсация повторилась: в 1966 году известный собиратель рукописей И. Н. Заволоко приобрел другой Пустозерский сборпик с автографами Житий Аввакума (редакция В) и Епифания, подаренный им затем в Древлехранилище Института русской литературы АН СССР.

Проблема соотношения и реальных дат редакций А, Б, В, а также выявление редакции, к которой восходит обнаруженный В. И. Малышевым Прянишниковский список, осложнена несколькими обстоятельствами. Одним из них является сравнительное обилие датирующих признаков. Они противоречивы и позволяют строить самые различные схемы взаимоотношения редакций. Беда в том, что ни одна из этих схем не в силах, на наш взгляд, полностью устранить все хроно-

логические противоречия.

В таких условиях важнейшее методическое значение имеют тщательно продуманные Н. С. Демковой принципы отношения к различным датирующим признакам. В тексте Аввакума не раз встречаются указания на то, сколько времени прошло от того или иного события до написания данного текста. Даты многих из этих событий известны или могут быть установлены. Однако простота подобных датиново текста обманчива и часто приводила к ошибкам и противоречиям. Н. С. Демкова совершенно справедливо выделяет и анализирует несколько причин подобных ошибок. Вот главные из них.

1. Своими датирующими указаниями Аввакум, естественно, не стремился облегчить работу современных текстологов и допускал, случайно или намеренно, значительные неточности. Так, он часто округлял даты, увеличивал длительность многих событий. Непринужденная разговорная интонация Жития способствовала

этому.

2. Часто, указав время, прошедшее от какого-то события до написания данного текста в ранней его редакции, Аввакум переносил это указание в более поздние редакции, не изменяя при этом обозначения количества лет. Важнейшим и бесспорным принципом Н. С. Демковой является изъятие подобных указаний из числа аргументов при определении хронологического отношения редакций. Одно это позволило устранить немало ошибок.

3. Как это отметил еще Н. К. Гудзий, Аввакум иногда считал время не по фактической его продолжительности, а в соответствии с древнерусским календарным его обозначением, полностью включая при этом в счет как первый, так

и последний календарные годы данного отрезка времени.1

4. Сборники, донесшие до нас текст Жития (в том числе п в автографах), зачастую являются конволютами. Подчас расслаиваются хронологически и входящие в них памятники. Очень показательны в этом плане птоги тщательного исследования сборника Заволоко, обнаружившие разновременные слои в автографах как Жития Аввакума, так и Жития Еппфания. Поэтому и признаки, датирующие одну из частей сборника или даже памятника, не всегда могут привлекаться для датировки других его частей.

Несмотря на самоочевидность многих из этих соображений, их последовательное применение Н. С. Демковой позволило ей аргументированно отвергнуть немало хронологических выкладок других ученых. Это относится даже к одному из наиболее авторитетных исследователей творчества Аввакума Паскалю, многие

наблюдения которого были приняты п в советском литературоведении.3

Полученная в результате подобного отбора система датирующих признаков была соотнесена Н. С. Демковой с птогами тщательного текстологического анализа более 50 сипсков Жития. Все это позволило совершенно по-новому взглянуть на творческую историю памятника. Система соотношения редакций, предложенная

<sup>2</sup> Пустозерский сборник. Автографы сочинений Аввакума и Епифания. Изд. «Наука», Л., 1975.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Житие протопопа Аввакума им самим написанное и другие его сочинения. Под ред. Н. К. Гудзия. Гослитиздат, М, 1960, стр. 368.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> La vie de l'archiprêtre Avvakum écrite par lui-même. Traduite... par Pierre Pascal. Paris, 1938 (2-е изд. — 1960); А. Н. Робинсон. Жизнеописания Аввакума и Епифания. Исследование и тексты. Изд. АН СССР, М., 1963.

Демковой, является, на наш взгляд, наименее противоречивой из всех существую, щих, а ряд противоречий в источнике получил удовлетворительное объяснение

Согласно схеме Н. С. Демковой, первоначальная редакция Жития (послужив-затем протографом Прянишниковского списка) создавалась Аввакумом в 1669—начале 1672 года, затем в первой половине 1672 года им был написан текст редакции Б и два стилистических варианта этой редакции (наличие их впервые установлено Н. С. Демковой); в середине 1673 года на основе редакции Б Аввакумом была создана более расширенная, по сравнению с редакцией Б, редакция Å, самая ценная и художественно совершенная из редакций Жития (автограф Дружининского сборника). В конце 1674—начале 1675 года редакция Б была еще раз переработана Аввакумом, причем полемические и дидактические цели привели к новому расширению произведения, подчас нарушающему его художественную цельность; так возникла редакция В, не имеющая текстуальной связи с редакцией А.

Как впдим, эта схема значительно отличается от традиционно принимаемой учеными, со времени пзвестной публикации Я. Л. Барсова, последовательности создания редакций: А, Б, В. Отказ от такой последовательности позволяет Н. С. Демковой не только сочетать итоги текстологического анализа с системой авторитетных датирующих признаков, но и наиболее логично, на наш взгляд, представить историю движения текста от редакции к редакции.

Н. С. Демкова справедливо уделяет много внимания и места (до трети общего объема книги) археографическому обзору списков Жития Аввакума. При этом, подобно своему герою, она благополучно преодолевает немалые искушения. Вот одик

из наиболее ярких примеров тому.

В многочисленной группе списков редакции Б два идентичных списка 5 выглядят наиболее подходящими для почетной роли «самой ранней редакции Жптия». Онп передают наиболее краткий вариант Жития, их стилистика ближе всего к устному сказу, их отличает большая конкретность повествования. В литературе была сделана попытка аргументпровать тезис о том, что этот вариант текста отражает самую раннюю запись «вяканья» Аввакума, менее книжную и более непосредственную. Несмотря на кажущуюся убедительность подобного построения, тщательный текстологический и археографический анализ заставляет Н. С. Демкову отказаться от него. Хочется обратить внимание на методику этого анализа, Вторичность более краткого текста обосновывается классическими методами текстологии: доказывается, в частности, случайность и непоследовательность сокращений, оставление нескольких библейских заимствований редакции Б при общей тенденции к исключению подобных фрагментов, отсутствие в этих двух списках кажих-либо новых эпизодов и т. д. При этом выявляются принципы редакторской работы над текстом Жития. Однако «абсолютным доказательством» того, что эта работа не могла принадлежать Аввакуму, являются наблюдения над конвоем Жития в этих двух сборниках. Оказывается, подобную же стилистическую обработку, сокращение прошли и другие сочинения, включенные в эти сборники, причеч, обрабатывая биографию Епифания, редактор не знал даже, что она принадлежит знаменитому другу и «соузнику» Аввакума, и пришисал ее старцу Авраамию Наблюдения Н. С. Демковой над составом сборников, содержащих редакцию

Б Жития Аввакума, могут быть, на наш взгляд, с успехом использованы еще в одном направлении: при изучении старообрядческой письменности. Речь идет о выявлении возможного состава и характера тех рукописных сборников, которые распространялись в среде ранней московской общины старообрядцев. Если круг рукописной литературы выговского старообрядческого центра сравнительно хорошо известен, то о других подобных центрах, включая Москву конца XVII—начала XVIII века, этого сказать нельзя. Несколько замечаний Н. С. Демковой о не дошедших до нас московских сборниках этого времени указывают перспективное направление дальнейших исследований. Достойны внимания, в частности, наблюдения Н. С. Демковой относительно той особой роли, какую должны были пграть в этих сборниках сочинения дьякона Федора.

На обороте титульного листа рецензируемой монографии указано, что «вы 101 книги приурочен к 300-летию создания Жития» Аввакума. Это отличный юбилеиный подарок неистовому протопопу, как и вышедший в свет в 1975 году Пустозерский сборник И. Н. Заволоко, в подготовке к печати которого принимала участие и Н. С. Демкова. Однако паш долг перед Аввакумом все еще огромен — до сих пор нет полного собрания сочинений крупнейшего русского писателя XVII века.

<sup>4</sup> См.: Житие протопопа Аввакума, им самим написанное. Пгр., 1916; Памятники историм старообрядчества XVII в., кн. I, вып. I. Изд. АН СССР, Л, 1927 (Русская историческая библиотека, т. XXXIX).

<sup>5</sup> ГБЛ, собр. Е. В. Барсова, № 983.1; Институт русской литературы (Пушкинский дом) АН СССР, Древлехранилище, коллекция И. С. Смирнова, № 6.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> В. С. Румянцева. Житие протопопа Аввакума как исторический псточник. Автореферат дисс. на сопскание степени канд. филолог. наук. М., 1971, стр. 26—28.





Академик Михаил Павлович Алексеев.

## подвижнический труд крупнейшего ученого

(К 80-летию академика М. П. Алексеева)

5 июня 1976 года Михаилу Павловичу Алексееву исполняется 80 лет. Он является старейшиной Института русской литературы (Пушкинский дом) АН СССР, первым по времени избрания среди здравствующих академиков-филологов Отделения литературы и языка АН СССР и ныне возглавляет в советской науке сравнительное литературоведение, традиции которого восходят к академику А. Н. Веселовскому, одному из выдающихся ученых нашей страны.

М. П. Алексеев окончил с золотой медалью славяно-русское отделение Киевского университета в первую послеоктябрьскую весну, когда была подведена итоговая черта в развитии дореволюционной филологии и жизнь выдвинула задачу полной перестройки научных исследований и высшей школы. Эту задачу предстояло решить поколению, к которому принадлежит Михаил Павлович. В 1924 году он завершил свое образование в области западноевропейских литератур, соответствующее нынешней аспирантуре, в Новороссийском (Одесском) университете. М. П. Алексеев к этому времени являлся вполне сформировавшимся ученым с энпиклопедически разносторонними интересами в литературе и искусстве и обширным списком научных трудов. Уже в 1928 году Михаил Павлович стал профессором Иркутского университета, а в 1933 году началась его научнопедагогическая деятельность в Ленинграде. Здесь он занимал должности профессора, заведующего кафедрой зарубежных литератур и декана филологического факультета Ленинградского университета, профессора и заведующего кафедрой всеобщей литературы Ленинградского педагогического института им. Герцена.

Параллельно с профессорской деятельностью М. П. Алексеев ведет, начиная с 1934 года, научно-исследовательскую и научно-организационную работу в Институте русской литературы (Пушкинский дом) АН СССР. В 1950 году он стал заместителем директора Пушкинского дома по научной части и находился на этом посту свыше двенадцати лет, а ныне возглавляет организованный им сектор взаимосвязей русской и

зарубежных литератур.

На первых после окончания Великой Отечественной войны выборах Академия наук СССР почтила М. П. Алексеева избранием в свои членыкорреспонденты (1946), а затем — в действительные члены (1958).

Научно-исследовательская деятельность М. П. Алексеева многогранна. Он совмещает в своем лице крупнейшего историка и теоретика литературы, опытнейшего редактора коллективных трудов, первоклассного текстолога и комментатора академических изданий паследия классиков. Диапазон научных интересов М. П. Алексеева необычайно широк как по своим пространственным, так и по хронологическим масштабам. В сферу его обширнейшей компетенции входит и история русской литературы (с акцентом на творчестве Пушкина и Тургенева), и история западноевропейских литератур, прежде всего — английской.

1/214 Русская литература, № 2, 1976 г.

На протяжении всей истории советского литературоведения М. П. Алексеев развивает научное направление, исследующее взаимосвязи литератур. Двигать науку в этой области нелегко, обычный принцип разделения труда между несколькими узкими специалистами здесь неприложим, все необходимое для анализа и синтеза должно совмещаться в одном человеке, владеющем несколькими языками и свободно ориентирующемся в художественной и научной литературе на каждом из них. Этими качествами М. П. Алексеев обладает в феноменально большой степени, отсюда исключительная эффективность его исследований.

Несколько поколений литературоведов прошло через школу М. П. Алексеева, слушало его блестящие лекционные курсы, занималось в его семинарах, пользовалось его трудами и компетентными советами. Многочисленные ученики Михаила Павловича, доктора и кандидаты наук, ныне успешно работают в высших учебных заведениях и академических учреждениях.

М. П. Алексеев — ученый-общественник. Он является председателем Пушкинской комиссии АН СССР, почетным председателем Шекспировской комиссии, председателем Советского комитета славистов, вице-президентом Международного комитета славистов, членом Бюро Отделения литературы и языка АН СССР, инициатором и руководителем важных научных мероприятий. Он достойно представлял отечественную науку на ответственных ученых форумах за рубежом как руководитель и член советских делегаций.

За заслуги в развитии советской филологической науки М. П. Алексеев награжден двумя орденами Ленина и другими орденами и медалями,

ему неоднократно присуждались академические премии.

Научная деятельность М. П. Алексеева получила широкое общественное признание не только в нашей стране, но и за ее рубежами. Он является членом Международной ассоциации французской литературы, международного Французского общества по изучению XVIII века, почетным членом Американской ассоциации современных языков. Оксфорд, Сорбонна, Будапешт, Росток, Познань, Бордо избрали М. П. Алексеева почетным доктором своих университетов, он стал членом-корреспондентом Британской академии, членом Сербской академии наук и искусств и Международной академии содействия латинской образованности (Рим).

Список работ М. П. Алексеева, начавшийся в 1915 году, включает более 500 названий. В последнее десятилетие он пополнился такими кпигами, как «Стихотворение Пушкина "Я памятник себе воздвиг..."» (1967), «Пушкин. Сравнительно-исторические исследования» (1972), «Zur Geschichte russisch-europäischer Literaturtraditionen» (Berlin, 1974), «Rusia y España: una respuesta cultural» (Madrid, 1975). Много труда, упиверсальных знаний, высокого литературоведческого мастерства вложил М. П. Алексеев как главный редактор, автор вступительных статей п мпогочисленных комментариев в недавно вышедшем академическом издании полного собрания сочинений и писем Тургенева в 28 томах, которое следует считать образцовым.

Благотворное влияние оказывал и оказывает ученый на всю творческую атмосферу Пушкинского дома не только беспримерным трудолюбием и авторитетностью своих суждений, основанных на необъятной эрудиции. Все, кому приходится иметь дело с Михаилом Павловичем, знают его человеческую доброту, участливое внимание к коллегам, маститым и начинающим.

Сотрудники и друзья Михаила Павловича гордятся им, замечательным советским ученым и гражданином. В эти дни выходит в свет самое большое из юбилейных изданий в послевоенной советской филологии— «Сравнительное изучение литератур. Сборник статей к 80-летию академика М. П. Алексеева». Более восьмидесяти литературоведов всех поко-

лений из Ленинграда, Москвы и других городов нашей родины и зарубежных стран выступают на страпицах этого издания, осуществленного Отделением литературы и языка АН СССР и Пушкинским домом в качестве намятного дара своему старейшине. Кроме того, члены сектора взаимосвязей посвятили юбилею Михаила Павловича свой коллективный труд — «Восприятие русской культуры на Западе». Ряд зарубежных коллег объединились в третьем сборнике к юбилею М. П. Алексеева — он только что вышел в Мельбурнском университете (Австралия).

Михаил Павлович Алексеев продолжает самоотверженно и плодотворно трудиться; объем его новых замыслов, выдвигаемых жизнью, и количество рукописей на письменном столе ученого не уменьшаются. Впереди — Восьмой Международный съезд славистов, руководство Пушкинской энциклопедией, коллективные труды сектора взаимосвязей русской и зарубежных литератур Пушкинского дома. Пожелаем нашему юбиляру доброго здоровья и дальнейших свершений на благо советской филологической науки!

А. С. БУШМИН, М. Ф. МУРЬЯНОВ



# хроника

#### СТОЛЕТИЕ А. В. ЛУНАЧАРСКОГО

18—19 ноября 1975 года в Институте русской литературы (Пушкинский дом) АН СССР состоялась научная конференция, посвященная 100-летию со дня рождения выдающегося критикамарксиста А. В. Луначарского. В конференции приняли участие ученыелитературоведы Москвы, Ленинграда и других городов нашей страны.

Член-корр. АН СССР А. С. Бушмин (Ленинград) в своем вступительном слове охарактеризовал научную и культурно-организаторскую деятельность первого наркома просвещения, подчеркнул непреходящее значение методологических и методических достижений Луначарского в исследовании художественного творчества, в осмыслении историколитературного процесса и в анализе отдельных произведений искусства слова.

О творческом облике Луначарскогокритика шла речь в докладе доктора филолог. наук, профессора П. А. Бугаенко (Саратов). Жизненный путь младшего современника В. И. Ленина А. В. Луначарского был тесно связан с деятельностью Владимира Ильича. Сам Луначарский всегда подчеркивал решающую роль Ленина в своем формировании как мыслителя и борца. Все, созданное Луначарским о Ленине (воспоминания, речи, статьи), помогает нам зримо представить образ вождя и величие его исторического подвига. Луначарский-критик, как отметил П. А. Бугаенко, не только сумел верно истолковать направление литературного развития своего времени, сделать пужные выводы для совершенствования литературной критики, только решал насущные вопросы дня, но и работал для будущего. Его книги, статьи, рецензии позволяют понять сложпый процесс литературной жизни 20-х годов, увидеть истоки творчества многих советских писателей, испытать как бы «эффект присутствия» при зарождении нового творческого метода, ощутить силу и значительность партийной литературной критики. Труды Луначарского, выдержавшие проверку временем, помогают нам в решении таких сложных п пасущных задач, как создание истории русской дооктябрьской марксистской и советской литературной критики, разработка методологических проблем литературоведения, выяснение эстетической сущности и художественного многообразия искусства социалистического реализма

С докладом «Луначарский и советские писатели» выступил доктор филолог. наук Н. А. Трифонов (Москва). Луначарский, сказал докладчик, играл формировании и развитии молодой советской литературы выдающуюся роль, активно воздействуя на литературный процесс и успешно осуществляя одну из важнейших функций критики — быгь помощником, учителем, наставником советских писателей. Формы воздействия Луначарского-критика на были многообразны. Не ограничиваясь суждениями, высказываемыми в печатных статьях, рецензиях или публичных выступлениях, он широко использовал личные встречи и беседы с писателями, особенно с писательской молодежью. охотно вступал с ними в переписку, и его письма к писателям оказывались очень действенной формой помощи художникам слова. Основываясь на письмах к Николаю Асееву, Борису Пильняку, Пастернаку Борису и другим мастерам художественного слова, докладчик показал, как блестяще проводил Луначарский работу «по революционному вдохновлению искусства». В своих откликах критик со свойственной ему доброжелательностью говорил прежде всего о сильных сторонах, о достоинствах произведения, но он не склонен был ограничиваться похвалами. Луначарский откровенно указывал и на слабые стороны творчества того или иного автора. Критик умел направлять развитие советского художника по верному пути, ориентировать его па решение актуальных задач времени, разъяснять ему великий социальный заказ эпохи, содействовать преодолению идейно-эстетических заблуждений. Писатели внимательно прислушивались к голосу Луначарского, потому что это всегда было слово умпого друга и опытного старшего товарища, глубоко и тонко понимающего специфику художественного творчества, слово человека передового мпровоззрения, находившегося на переднем крае строительства новой жизни. Опыт работы Луначарского с писателями, подчеркнул Н. А. Трифонов, нужно внимательно изучать и развивать в свете тех больших задач, которые поставлены партией перед нашей литературно-художе-

ственной критикой.

Проблеме «Луначарский и театр» свое выступление искусствоведения Ю. А. Головашенко (Ленинград). Докладчик показал разнообразие театральных интересов Луначарского, широту его художественных вкусов и в то же время принципиальность его позиции в вопросах театроведения. Поддерживая творческие искания советских драматургов, режиссеров и актеров, выступая за театр высокого эмоционального напряжения и яркой зрелищности, Луначарский был последовательным и убежденным сторонником театра реалистического, театра глубокой и впечатляющей жизненной правды. Ю. А. Головашенко обратил особое внимание на практическую важность принципов театральной политики Луначарского для современности.

Доклад на тему «Ленин и Луна-(Из истории взаимоотношечарский. ний)» спелал доктор филолог. наук А. Н. Иезуитов (Ленинград). Для Ленина были в высшей степени характерны чуткое, заботливое отношение к Луначарскому — мыслителю и человеку в то же время непримиримость к его ошибочным взглядам, иногда дававшим принципиальная критика знать, таких взглядов. В докладе были рассмотрены два эпизода из истории взаимоотношений Ленина и Луначарского, связанных с работой Луначарского «Основы позитивной эстетики». Тщательный анализ этих взаимоотношений показывает, что «Основы позитивной эстетики» занимали видное место в идеологической борьбе и начала 900-х, и начала 20-х годов нашего века. Целый ряд высказанных в этой работе существенных идей перекликался с ленинской концепцией реализма как философско-эстетического явления. В этом состоит ее историческое значение и несомненная научная цен-

Кандидат филолог. наук И. П. Кохно (Минск) выступил с докладом «Луначарский и Плеханов». Несмотря на философские расхождения и резкую полемику по тактическим вопросам социалдемократического рабочего движения, Луначарский как критик и теоретик литературы продолжал и развивал в но-

вых исторических условиях эстетические принципы, выдвинутые Плехановым. Поэтому литературно-критическая деятельность Луначарского дооктябрьского периода является своеобразным дополнением эстетической системы Плеханова. Сходство и различия в работе двух выдающихся представителей марксистской мысли докладчик конкретно показал на примерах их статей о творчестве Ибсена и Горького, их отношения к модернистскому искусству, понимания ими залитературной критики и т. И. П. Кохно, в частности, подробно остановился на парижском реферате Плеханова «Искусство и общественная жизнь» (1912), стремясь восстановить подлинную Луначарского в его споре позипию с Плехановым. Анализируя послеоктябрьские выступления Луначарского о своем старшем современнике, И. П. Кохно большое внимание уделил его итоговой статье «Г. В. Плеханов как литературный критик» (1923—1930), которую до-кладчик считает первой и успешной попыткой марксистско-ленинского осмысления всего сделанного Плехановым в области эстетики и теории литературы.

В докладе доктора филолог. наук А. И. Павловского (Ленинград) были проанализированы высказывания Луначарского о романтизме в советской литературе, выяснено специфическое истолкование критиком понятия «творческий метод», которое включало в себя признание художественного многообразия социалистического реализма, богатства используемых им приемов и средств и вместе с тем внутреннего единства его идейно-эстетических основ, присущего

ему пафоса.

С большим интересом участники конференции выслушали содержательные выступления И. А. Луначарской (Москва), которая рассказала о новых литературных материалах, содержащихся в письмах, дневниках и записных книжках Луначарского, и литературного секретаря первого наркома просвещения И. А. Саца (Москва), поделившегося своими воспоминаниями о политической и научной деятельности Луначарского в Ленинграде и своим опытом по изданию творческого наследия выдающегося критика-марксиста.

Было принято решение на основе материалов научной конференции выпустить специальный сборник, посвященный Луначарскому.

A. H. HE3 V H T O B

#### наследие декабристов

С 10 по 12 декабря 1975 года в Институте русской литературы (Пушкинский дом) АН СССР проходила всесоюзная научная конференция «Наследие декабристов и литературно-общественное

движение России XIX—XX вв. (к 150-летию восстания декабристов)». В ее работе приняло участие более 150 человек: научные работники, преподаватели вузов и средних учебных заве-

дений, сотрудники архивов, музеев и библиотек Москвы, Ленинграда, Киева, а также Иркутска, Калинина, Красноярска, Орла, Петрозаводска, Пскова, Пушкинских гор, Саратова, Свердловска, Тобольска, Харькова, Херсона, Яро-Тобольска, славля. В числе гостей конференции университета профессор Софийского им. Климента Охридского В. Велчев (Болгария) и аспирантка из Голландии Виелаард. На конференцию приехали правнуки декабристов Д. И. Завалишина, В. П. Ивашева, В. В. Капниста, А. З. Муравьева, С. И. Муравьева-Апостола, правнук сестры К. Ф. Рылеева. За три дня работы конференции было прослушано 28 докладов, сообщений и выступлений.

Открывая конференцию, заведующий сектором новой русской литературы доктор филолог. наук Н. И. Пруцков напомнил о традициях декабристов в русской классической литературе XIX века. Воздействие декабристов сильно ствуется во всем последующем развитии общественно-политической жизни и духовной культуры России. Дело декабристов получило отклик в идейных исканиях представителей трудового народа. Сразу после восстания 14 декабря стало известно о тайном обществе «Ревнителей свободы» на Урале. С этим обществом связано «дело» Андрея Лоцманова, крепостного человека, получившего образование. Связь мировоззрения Лоцманова с декабризмом прослеживается в его повести «Негр, или Возвращенная свобода». В народной среде идеи декабризма приобретали демократический характер, подготавливая новый этап в развитии общественной мысли и художественной литературы.

М. А. Бакунин мечтал о вожде народного движения, о человеке из народа, таком, как Пугачев, который обладал бы политической гениальностью Пестеля.

Декабристская традиция оказывала постоянное, животворное влияние на творчество Пушкина, Полежаева, Лер-монтова, Плещеева, Некрасова. «Тени мучеников 14 декабря» прошли через всю революционную публицистику России, увлекли они и писателей, которые не принимали революционных методов борьбы, но которые склонялись перед величием подвига декабристов, перед их моральной силой (Гончаров, Толстой, Лесков). К декабристской традиции обра-И писатели-шестидесятники. Духом декабризма были проникнуты их прокламации, память о них свято хранили Чернышевский и Добролюбов. Твердая вера в «грядущие просветлен-ные поколения», которые своей победоносной борьбой создадут декабристам «несокрушимый» памятник, пронизывает поэзию и прозу М. Л. Михайлова. Отдавая дань дворянским революционерам как «первенцам свободы», Омулевский (И. В. Федоров) в романе «Шаг за шагом» (1870) изобразил действующими

вместе декабриста, петрашевца, польского революционера и шестидесятника

Советская наука имеет огромные заслуги в разработке декабристского наследия. Но все же ощущается потребность в создании новых обобщающих трудов по следующим темам: бристы и русская классическая литература XIX-начала XX века», «Декабризм и философско-общественная мысль XIXначала XX века», «Наследие декабристов в национальных литературах народов СССР». Необходимы и работы другого типа, раскрывающие, в чем состоит сущность дворянской революционности, как и в каких формах протекал процесс преодоления ограниченности дворянской революционности и как совершился переход к революционности демократической, социалистической.

Доктор филолог. наук Ф. Я. Прийма прочитал доклад «Движение декабристов и его роль в развитии русской культуры»

Профессор Калининского университета доктор филолог. наук Н. А. Гуляев в докладе «Художественный метод писателей-декабристов» отметил, что плодотворному изучению романтизма мешают некоторые неправильные представления о его генезисе. Спорную схему возникновения романтического искусства некоторые исследователи проецируют на литературу, утверждая, русскую романтические настроения появляются в ней лишь после разгрома восстания декабристов, в годы реакции. Отсюда вывод о том, что Жуковский и поэты-декабристы еще не романтики. Отрыв романтизма от революционной борьбы против феодализма привел к утверждению, что романтическое миропонимание несовместимо с просветительством как явлением антифеодальным. В произведениях декабристов развиваются просветительские идеи. Однако они входят в декабристскую литературу не в качестве чужеродного элемента, а поэтому не наруее романтического характера. Враждебность романтизма просветительству обычно объясняется рационалистичпоследнего. Но просветители подавляющем большинстве были не рационалистами, а сенсуалистами. Многие из них разделяли идеи сентиментализма (Руссо и его последователи), явипредшественниками романтизма (Шиллер). Влияние просветительской эстетики на декабристов часто рассматривается как явление в эстетическом плане отрицательное, приведшее к утверждению в их творчестве рационалистических принцинов творчества. Однако это положение не подтверждается фактами. Общественное не противостояло у декабристов личному. Подобно другим революционным романтикам (Ж. де Сталь, Фурье и др.), они видели в гражданских страстях двигатель исторического прогресса и ратовали за их максимальное развитие, а не преодоление.

Связь писателей декабристского круга с романтизмом глубока и много-Она выражается образна. не только в защите «теории страстей», им свойственна также идея «романтического пвоемирия». Идеал декабристов близок революционному романтизму: это взгляд на поэта как на пророка, защита творчества не рассудочного, а вдохновенного, всполненного огня. Творчество Рылеева п Кюхельбекера роднит с творчеством романтического направления образ положительного героя, для которого характерны настроения трагического одиночества, мысли о владычестве Остерегаясь вовлекать в общественно-политическую борьбу, декабристы возлагали все надежды на лична борцов-героев, воспитывая в них твердость духа, умение выстоять. Эстетические воззрения писателей декабристской ориентации носят в целом романтический характер, а их творческий метод принадлежит революционному романтизму.

научн. сотр. ЦГАДА С. Р. Долгова (Москва) в своем докладе «Из записок очевидца. (Дневник А. И. Сулакадзиева)» сообщила о найденных ею рукописных дневниках 1818—1828 годов титулярного советника А. И. Сула-кадзиева (1772—1830). Сулакадзиев, как оппозиционно настроенный к правительству, приводит свидетельства о бесправном положении народа, с большим сочувствием пишет о восстании Семеновского полка, сообщает новые подробности о ходе событий 14 декабря, в частности об активных действиях на площади декабриста М. Н. Глебова, говорит о сопричастности декабризму графини Д. Г. Лаваль и ее дочери, Е. И. Трубецкой, и т. п. Сулакадзиев п после событий 14 декабря продолжает следить за судьбой декабристов, оппсывает их аресты, содержание в казематах, казнь 13 июля 1826 года, делает зарисовки этих печальных со-

Заведующий кафедрой философии Ленинградского университета, ист. наук С. С. Волк в своем докладе взгляды декабристов» «Исторические охарактеризовал дворянских революционеров как борцов с крепостничеством и самодержавием, чья борьба имела пнтернациональное звучание. Декабристы вы-ступали с программой буржуазных преобразований, но не были пропагандистами буржуазного строя. Прямые нити связывают их демократизм с радикально-патриотической борьбой А. И. Герцена за лозунг «социальной республики». Поскольку в России революционной буржуазии не было, «ничтожное меньшинство дворян» взяло на себя миссию преобразователей. Они стали готовить военпереворот, подобно испапским революционерам (Р. Рпого). Но, в отличие от Ховельяноса, который собирался облагодетельствовать народ мерамп строго дозированного демократического законодательства, декабристы выработали широкую и конкретную программу революционного переустройства страпы. Большинство декабристов консолидировалось вокруг более левой программы—«Русской правды» П. Пестеля. На очереди дня был проект создания «третьсй конституции». В то время Европа еще жила наследием французской революции. «Тяжелая гроза страстей, вооруженная борьба народов и царей» (Кюхельбекер) занимала умы декабристов, внимательно следивших за событиями в Испании, Греции, Португалии.

Далее С. С. Волк подробно останавливается на решении аграрного вопроса в «Конституции» Никиты Муравьева и в «Русской правде» Павла Пестеля. «Историческое значение декабристов, — заключает докладчик, — состоит не только в том, что они впервые разработали революционную программу, но и в том, что они создали социально-политическую идеологию, которая предвосхитила замечательные достижения революционной мысли А. И. Герцена».

Канд. филолог. наук М. Ф. Мурьянов в своем докладе «Якутск в 1836 г. Дело святейшего правительствующего Синода» рассказал об условиях жизни в Якутске ссыльных декабристов.

Доктор филолог. наук Е. Н. Купреянова посвятила свой доклад «Декабрист-ской теме в творчестве Л. Н. Толстого». Это сквозная, задушевная тема его творчества, связанная с чувством личной сопричастности к живой истории России, к истории собственного рода (Толстые были в родстве с Волконскими, Трубецкими, Одоевскими). Л. Н. Толстого больше всего привлекала в декабристах их готовность пожертвовать всеми благами жизни во имя блага народа. Толстой трижды принимался за романы о декабристах, и в процессе работы над ними первоначальные замыслы изменяприобретали другие очертания. В результате эти романы так и не были написаны. «Вместо них» в творческой мастерской писателя создавались романы «Война и мир», «Анна Каренина» и «Воскресение», «Исповедь» и «Хаджи-Мурат».

Доцент Саратовского университета пм. И. Г. Чернышевского канд. ист. наук И В. Порох в свеем сообщении «Еще раз по поводу "Записки" о "Донесении следственной комиссии"» на основе архивных материалов установил, что автором первого верноподданнического разбора «злосчастного творения» Д. Н. Блудова был И И. Греч. Таким образом исправляется ошпбка, бытующая в специальной литературе, что этот разбор якобы был паписан М. Я. Фон-Фоком.

Выясняя предысторию написания Н. И. Гречем его панегирической «Записки» от 7/VI 1826 года, исследователь раскрывает неизвестные страницы во взаимоотношениях издателя «Сына

отечества» с высокопоставленными полицейскими чинами. Именно в это время завершилась политическая деградация Н. И. Греча, состоявшего некогда в близких отношениях со многими декабристами. Из умеренного либерала он превратился в негласного осведомителя III отделения и вместе с Ф. В. Булгариным по праву считается представителем продажной журналистики николаевского времени.

Канд. филолог. наук Н. Н. Петрунина в своем докладе «Декабристская проза и пути развития повествовательных жанров» остановилась на вопросе о роли декабристов в становлении новой русской Первая прозы. половина 1820-х годов в известном смысле явилась моментом переломным в истории русской литературы. В начале XIX века повествовательные жанры еще настраивались как бы по одному камертону. При всем различии характера дарований господствовало над индивидуальным. Типы героя и сюжета, самый подбор средств поэтического выражения, соответствующих жанровому клише, тели к известной устойчивости. Около 1823—1824 годов обнаруживается, рост новых элементов внутри каждого жанра ведет к изменению привычного соотношения между общими его законами, с одной стороны, и индивидуальными творческими устремлениями, с другой. Характерно многообразие направлений, в которых ведутся поиски. Значение творческой индивидуальности возрастает настолько, что даже у молодых прозапков (независимо от степени их литературной одаренности) традиционные жанровые формы приобретают несходное, индивидуальное звучание. Особенно это ощутимо, когда речь идет о связанных идейной общностью литераторах-декабристах. Сдвиги, которыми отмечено в эти годы развитие прозы, Н. Н. Петрунина проследила на материале очерка и повести как жанров, наиболее показательных для главного направления литературного развития.

В своем развитии декабристская повесть прошла два этапа. На первом из них («ливонская повесть») она близка по духу и построению романтической поэме, на втором — повесть выходит за пределы этого канона, и в ней возникают непохожие друг на друга модификации структурные Охарактеризовав особенности повестей А. А. Бестужева на историческую и на современную ему тему, а также произведения А. О. Корниловича и Н. А. Бестужева, докладчица подчеркнула, что никогда внутрижанровая дифференциация русской повести не заходила так далеко. В 1830-е и последующие годы каждая из индивидуальных разновидностей жанра, обозначившихся в творчестве прозаиков-декабристов и в их литературном окружении («Елладий» В. Ф. Одоевского, «Гайдамак» О. М. Сомова, «Нищий» М. П. Погодина), стала истоком целого направления в русской повести. В этом особое значение декабристской прозы как определенного этапа на пути становления русского повествовательного искусства.

Канд. филолог. наук А. В. Архипова в своем докладе «Драматургия декабристов» рассказала об эволюции жанра исторической трагедии у декабристов, отразившем эволюцию русской эстетичеобщественной мысли первой трети XIX века. Произведение ранней драматургии — «Вельзен декабристской или освобожденная Голландия» Ф. Н. Глинки — типичная для начала века аллюзионная драма, проникнутая тираноборческим пафосом. Историзм ее очень условен, конфликт традиционен и не связан с изображенным в драме материалом. В трагедиях П. А. Катенина «Андромаха» (1818) и В. К. Кюхельбекера «Аргивяне» (1822—1825), написанных на античном материале, историзм глубже, характеры в некоторой степени уже обусловлены местом и временем. Особенно интересна 2-я незаконченная редакция «Аргивян», в которой автор отказался от системы аллюзий и идеализации античной республики, а попытался исторически и социально мотивировать происходящие в драме события. В еще большей степени это относится к замыслам трагедий Рылеева и Грибоедова, написанных на материале русской истории недавнего времени: «Богдан Хмельницкий» и «1812 год». Здесь показано широкое участие народа в исторических событиях, а сюжет и конфликт драмы не безразличны к материалу, а связаны с ним и вытекают из него. Неудача восстания на Сенатской площади заставила уцелевших писателей-декабристов больше задуматься о смысле и закономерностях истории. Плодом этих раз-мышлений явилась историческая трагедия Кюхельбекера «Прокофий Ляпунов», которой — демократически строенный вождь народного ополчения терпит поражение, так как действия его оказались преждевременными и не были поддержаны народными массами. Степень историзма в этом произведении довольно высока, хотя многими нитями «Прокофий Ляпунов» связан с более произведеранними декабристскими ниями. Историческая трагедия декабристов преодолела изображение абстрактной борьбы страстей, борьбы прекраспого вольнолюбивого героя с злодеем-тираном и подошла к изображению конкретных исторических противоречий между индивидуальными стремлениями личности и закономерностями исторического цесса

Журналист из Иркутска И. И. Козлов в своем сообщении «Пушкинские послания в Спбпрь» говорит, что в «Записках» М. Н. Волконской имеются сведения о том, что перед ее отъездом в Сибирь в 1826 году А. С. Пушкин обещал ей передать свое послание «Во глубине

сибирских руд». Однако, вероятнее всего, А. С. Пушкин говорил с ней не об этом послании, а о другом: «Мой первый друг, мой друг бесценный». Оба этих послания привезла в Сибирь в 1827 году А. Г. Муравьева не в автографах, а в копиях, сделанных неизвестной рукой. Никто из пекабристов, даже И. И. Пущин, не подтверждает того факта, что он видел в Сибири пушкинские автографы по-

Канд. филолог. наук С. А. Фомичев в своем докладе «Грибоедов под следствием» снова обращается к тому, что уже, казалось бы, исследовано, но почему-то не усвоено, т. е. к вопросу об участии А. С. Грибоедова в одной из декабристских тайных организаций. Работами П. Е. Щеголева и М. В. Нечкиной установлено, что Грибоедов знал о существовании тайного общества, может быть, принадлежал к нему организационно, а «очистительный аттестат», выданный Грибоедову, — счастливая для писателя ошибка Следственного комитета. Однако в популярных работах об авторе «Горя ума» нередко повторяется: «Грибоедов, конечно, не был декабристом...» Новых аргументов против точки зрения Щеголева—Нечкиной при этом не приводится. Докладчик подробно выясняет, что послужило главной причиной ошибки Следственного комитета: на протяжении следствия по делу Грибоедова отрабатывалась и выяснялась одна версия, внушенная Следственному Это Николаем I. версия о том, что Грибоедов — тайный эмисслуживший для связи Северного обществ c Кавказским, корпусе генерала Ермолова. Когда эта версия не подтвердилась, Грибоедов был освобожден.

Доцент Киевского института культуры им. А. Е. Корнейчука канд. филолог. наук А. Г. Игнатенко выступила с докладом «Традиции революционной поэзии декабристов в творчестве Леси Украинки». В творчестве Леси Украинки революционный романтизм украинской дооктябрьской поэзии проявился наиболее ярко. В 1896 году она написала «Слово, чому ти не твердая криця?», которое можно было бы назвать поэтическим побратимом стихотворных посланий Пушкина и Одоевского. Как у поэтовдекабристов, среди героев Леси Украинки часто встречаются сильные духом личности — Ричард Айроп («У пущі»), Нео-(«B катакомбах»), Мариам («Одержима»). Как п поэты-декабристы, Украппка обращается к образу пророка («Пророк», «Народ до пророка»), но изменяет его традиционную первооснову: не пророк судит рабские души, народ обвиняет пророка в эгопзме. Вполне понятно, что в поэзии декабристов не могло возпикнуть подобной трактовки образа пророка. Последняя появилась в тот период, когда народ уже начал осознавать свою силу, когда на арене общественной борьбы выступает

новый герой — рабочий.

Профессор Иркутского университета доктор филолог. наук В. П. Трушкин прочитал доклад «Декабристская тема в поэзии Сибири XIX—XX веков». Истоки декабристской темы в поэзии Сибири восходят к поэту-романтику Федору Бальдауфу. В атмосфере декабристских настроений развивалось и творчество поэта-сатирика Матвея Александрова. бытность свою в Якутске близко сошедшегося с А. А. Бестужевым.

В дружеских отношениях с декабристами, вышедшими на поселение -И. Пущиным, В. Кюхельбекером, И. Фонвизиным, Н. Чижовым, В. Штейнгелем, находился в Тобольске прославленный «Конька-Горбунка» Петр Ершов.

Широко известно влияние декабристов на врача и литератора Н. Белоголового, художника и сотрудника журнала «Искра» М. Знаменского. Оба они были непосредственными учениками декабристов.

Эти живые декабристские традиции не прерываются и в следующем поколении сибиряков, в частности в творчестве Федорова-Омулевского. Но наиболее интересно и ярко декабристская тема прозвучала в лирике поэта-сибиряка Василия Михеева. В 1884 году в Москве вышли его «Песни о Сибири», куда вошли три стихотворения о декабристах, составившие особый цикл: «Ряженые», «Князья» и «Друзья Шайтана». Четвертое стихотворение «Декабристы», вероятно по цензурным условиям, увидело свет только в 1905 году. Оно было напечатано 14 декабря в ярославской газете «Северный край». Стихотворение явилось полемическим откликом на тютчевское «Вас развратило самовластье».

По-новому зазвучала декабристская тема в поэзии советской Сибири. Декларативно она была намечена еще в лирике А. Балина, прочертившего в своих стихах 1927 года «путь от Рылеева до Ленина, от декабристов к Октябрю». Поэты-сибиряки разных поколений создали целую галерею художественных портретов декабристов в Сибири: М. Лунина, И. Пущина, Н. Бестужева, И. Горбачевского, В. Давыдова, В. Кюхельбекера, С. Волконского, А. Веденяцина. Они писали о правственном величии духа жен декабеспримерном бристов, ПΧ подвиге. «Декабристская струя» сильна и в поэзни современной Бурятии. В докладе сделана попытка наметить типологическое единство декабристской темы советской поэзии Сибири, выявить своеобразпе творческой манеры поэтов в се решении.

Канд. филолог, наук доцент Новосибирского университета Ю. С. Постнов рассказал об очерке спбирского писателя и краеведа Н. С. Щукина «Александр Бестужев в Якутске» (1867), сохранившемся в рукописях в ЦГИА и в ИРЛИ. Канд. филолог. наук Т. Н. Громова

(Херсонский педагогический институт)

в своем сообщении «Неопубликованное стихотворение Бориса Лавренева "Декабристы"» говорит о том, что известный советский писатель Борис Лавренев неоднократно обращался к теме декабристов на протяжении своего творческого пути (пьесы «Лермонтов», «Кинжал», спенарий «Южное общество», новелла «Лотерея мыса Адлер»). Теме прославления их героического подвига посвящено неопубликованное стихотворение писателя «Декабристы», начинающееся словами: «Деспотство противно всем закосветлой человеческой любви...». Это стихотворение написано в один из сложных периодов в творческой биографии Б. Лавренева, когда он работал над неудавшимся ему романом «Звезда — полынь» (1922). В 1923 году Б. Лавренев неудавшимся подарил автограф стихотворения «Декаписателю ленинградскому бристы» П. Н. Лукницкому, а последний передал его в дар музею, организованному на родине Б. Лавренева в г. Херсоне.

Канд. филолог. наук, доцент- Мор-довского университета им. Н. П. Огарева С. С. Конкин (Саранск) прочитал доклад «К истории "Путешествия в Арарум" А. С. Пушкина (по материалам формулярного списка декабриста Алексея Веденяцина)». Найденный С. С. Конкиным «Формулярный список о службе Алексея Васильевича Веденяпина», одного из декабристов, вносит существенные коррективы в литературу вопроса. Сопоставление скупых записей формулярника «Путешенекоторыми страницами ствия» позволяет прийти к интересным Во-первых, Пушкин чайно точен в описании боевых действий. Это может говорить о том, что свои очерки он создавал не по реляциям Паскевича, а на основе личных наблюдений. Во-вторых, в «Путешествии в Арзрум» речь идет, по большей части, о таких боевых эпизодах, участником которых был декабрист Веденяцин-второй; если учесть, что в рядах ударных частей корпуса находились декабристы П. Коновницын, П. Бестужев, А. Берстель, Н. Кожевников, Ф. Вишневский, Н. Оржицкий, М. Лаппо и вновь прибывшие из Сибири А. Бестужев, З. Чернышев и В. Голицын, можно предполагать, что А. С. Пушкин постоянно держал их в поле своего зрения, а может быть, и встречался с ними. предположение подтверсвидетельством Вольховского ждается о неудовольствии главнокомандующего Кавказским корпусом Паскевича нередкими свиданиями А. С. Пушкина с декабристами.

Канд. филолог. наук Р. В. Иезуитова свой доклад «В. А. Жуковский и ссыльные декабристы (из материалов путешествия Жуковского по Сибири в 1837 году)» посвятила исследованию общественной позиции поэта в 20—30-е годы. Основываясь на работах Н. Ф. Дубровина, А. Н. Шебунина, Л. Б. Модзалевского, а также привлекая

новые малоизвестные факты о постоянных контактах Жуковского с видными пеятелями декабристского движения (Н. И. Тургеневым, М. Орловым, Н. Муравьевым, С. Трубецким), Р. В. Иезуитова показывает, что поэт сочувствовал многим идеям раннего декабризма: борьбе за отмену крепостного права и стремлению к просвещению. Известно намерение членов «Союза Благоденствия» (1818) привлечь Жуковского к участию в заседаниях общества. Поэт был, очевидно, знаком с программными документами декабристов «Зеленая книга» и «Опыт теории налогов» Н. И. Тургенева. Жуковский, по его признанию, никогда не стоял в стороне от «общего дела», а в последекабрьскую пору поднимал голос за смягчение участи осужденных декабристов. Поэт неоднократно напоминал Николаю I о необходимости политической амнистии декабристам. Во время путешествия по России в 1837 году Жуковский снова заговорил об этом. По данным мемуаров и «Дневника» Жуковского удается установить факты личных встреч поэта с ссыльными декабристами в Кургане: с А. Е. и А. В. Розенами, М. М. и Е. П. Нарышкиными, Н. И. Лорером и др. заключение докладчица участников конференции с текстом ранее неизвестного письма Е. П. Нарышкиной к Жуковскому, в котором первая вспоминает о встрече поэта с декабристами и благодарит за помощь.

Доктор филолог. наук И. З. Серман выступил с докладом «Николай Тургенев и крестьянский вопрос в русской литературе 40-х годов XIX века». В нем речь шла о книге декабриста Н. И. Тургенева «Россия и русские», 2-й и 3-й тома которой известны только в рукописи. Эта книга сыграла важную роль в развитии антикрепостнических идей в России, повлияла она и на «Записки охотника» однофамильца декабриста И. С. Тургенева.

Канд. педагогич. наук Я. Л. Левкович прочитала доклад «Восстание декабристов в советской художественной прозе» (его текст опубликован в «Русской литературе», 1975, № 4).

Б. И. Еропкин, внук декабриста Д. И. Завалишина, в своем выступлении коснулся проблемы достоверности «Записок» Д. И. Завалишина, утверждая, что в споре с П. Н. Свистуновым Завалишин был прав.

Канд. филолог. наук, доцент Ю. К. Бегунов прочитал доклад «Наследие Пушкинского декабристов В трудах дома». Тема декабристского наследия с начала 20-х годов заняла одно из ведущих мест в научной проблематике Института под влиянием вызванного Великим Октябрем роста интереса к истории русского освободительного движения. Велика и организующая роль пушкиноведения в изучении наследия литераторов-декабристов: А. С. Пушкип был современником декабристов, тесно связанным с ними.

На три юбилейные даты Пушкинский дом откликнулся изданием научных сборников: «Декабристы. Неизданные материалы и статьи» (1925), «Атеней. Историко-литературный временник. Кн. 3. Памяти декабристов» (1926), «Декабристы и их время. Материалы и сообщения» (1951), «Литераатурное насле-пие декабристов» (1975). В Пушкинском доме изучение наследия декабристов прошло два этапа: первый этап — это время источниковедческой работы и со-0 декабристах, бирания материалов второй этап, наступивший после выхода в свет книги В. Г. Базанова о В. Ф. Раев-(1949) и его трилогии «Очерки декабристской литературы. Публипистика. Проза. Критика» (1953), «Очерки Поэзия» декабристской литературы. республика» (1961),«Ученая (1964),когда историзм, концепционность, достоверность историко-литературного факта стали обязательными принципами каждого нового исследования о декабристах. Положено начало многосторонней разработке проблемы «Декабризм и русская литература», точно определено главное содержание в литературно-эстетической программе декабристов — «гражданский романтизм». Решающее значение в борьбе за качество литературоведческих исследований имеет ленинское понимание дворянской революционности, многократно проверенное литературоведами на материале литературного наследия декабри-CTOB

Правнучка декабриста В. В. Капниста, актриса киностудии им. Довженко М. Р. Капнист (Киев), тепло приветствовала участников конференции. Сыновья В. В. Капниста, первого русского сатирика-драматурга, — Петр и Василий, — сказала она, были декабристами, так же как и Н. И. Лорер, их воспитанник. П. В. Капнист первый среди декабристов освободил своих крестьян от крепостной неволи и наделил их землей. Непокорный бунтарский дух всегда царил в семье Капнистов.

М. Р. Капнист прочитала «Оду на рабство» В. В. Капниста, написанную в ответ на указ императрицы Екатерины II о закрепощении вольного казачества Украины.

В своем сообщении «Забытый жанр декабристской литературы» доцент Волгоградского педагогического института канд. филолог. наук С. Л. Мухина рассказала о «мыслях и замечаниях» (афоризмах) декабристов (Н. А. Чижова, А. А. Бестужева, Г. С. Батенькова, Ф. Н. Глинки и, особенно, С. Д. Нечаева). Профессор Иркутского университета

Профессор Иркутского университета доктор филолог. наук Н. О. Шаракшинова свой доклад посвятила «Бурятии в декабристской поэзии». В стихах декабристов Одоевского, Кюхельбекера, Раевского, в мемуарах и дневниковых записях Розена, Н. и М. Бестужевых, Му-

равьева-Апостола и Кюхельбекера воспевается величественная природа Сибирского края; привязавшись к «стране изгнания», став ее исследователями и певцами, декабристы открыли новые страницы своей вольнолюбивой поэзии, создав поэтические образы Сибири и Бурятии, края необыкновенной красоты.

Старший методист Ленинградского городского экскурсионного бюро Ф. И. Герловина рассказала о памятных местах декабристов в нашем городе. В городе трех революций, колыбели Великого Октября, свято чтят память первых революционеров, чьи судьбы тесно связаны с нашим городом. Сохранились многие здания, где они учились, жили, собирались, вели агитационную работу.

Праправнучка В. В. Капниста инженер-технолог Р. О. Капнист (Харьков) от имени гостей благодарит за хорошую

организацию конференции.

В заключительном слове Н. И. Пруцков охарактеризовал основные итоги работы конференции: ее проблемность и богатство новых архивных и малодоступных материалов, которые были использованы докладчиками. Далее Н. И. Пруцков остановился на основных задачах, которые следовало бы решить в предстоящих исследованиях о декабристах.

Участники конференции смогли познакомиться с интересной выставкой, подготовленной сотрудниками Литературного музея Пушкинского дома (Е. А. Ковалевская. оформление выставки Рудаева), рукописного Малова, Б. н. н. жилова, Р. Е. Теребенина) и И. (M. Л. П. Архипова, Р. Е. Теребенина) и библиотеки (Л. Г. Мироненко и А. Г. Горышина). Изобразительные материалы, книги и рукописи были подобраны так, чтобы показать все связанное с датой 14 декабря 1825 года и последующей судьбой декабристов. В одной из витрин представлены рисунки, отражающие заседания Следственной комиссии (А. А. Ивановского или В. Ф. Адлерберга), «Следственное дело № 13 о коллежском асессоре Кюхельбекере», «Разбор донесения тайной следственной комиссии» М. С. Лунина, в других витринах — воспоминания Николая и Михаила Бестужевых, Е. П. Оболенского, записи Г. С. Батенькова о 20-летнем заключении в Алексеевском равелине и мн. др.

Целая витрина посвящена К. Ф. Рылееву. Здесь автографы поэм «Войнаровский», «Наливайко», «Гражданин», последнее письмо Рылеева к жене, стихотворение Кюхельбекера «Тень Рылеева». Были выставлены также рукопись третьей масонской тетради А. С. Пушкина с рисунками пяти повешенных и профилей декабристов в черновиках V главы «Евгения Онегина», шифрованная запись X главы «Евгения Онегина».

В одной из витрин — переписка А. С. Пушкина с декабристами, здесь же — рапорт фельдъегеря о встрече Пушкина с Кюхельбекером на станции

Залазы 14 октября 1827 года. Из ценного архива М. И. Семевского, редактора «Русской старины», экспонируются переписка и дневники семьи Бестужевых, отдельная витрина посвящена А. С. Грибоедову и А. А. Бестужеву-Марлинскому. На выставке представлены живописные и литографированные портреты, уникальные дагерротипы и документальные фотографии декабристов и их близких, в том числе Лунина, Тургенева, Поджио, Митькова, Панова, Волконских, Муравьевых,

личные вещи декабристов; немало здесь подлинных портретов и акварельных рисунков Николая Бестужева; бюсты Рылеева и Одоевского работы советского скульптора Н. В. Дыдыкина. Почетное место на выставке занимают книги — мемуары и прижизненные издания сочинений декабристов, труды литературоведов, произведения советской художественной литературы по декабристской тематике.

Ю. К. БЕГУНОВ

## ВТОРОЙ МЕЖДУНАРОДНЫЙ ШОЛОХОВСКИЙ СИМПОЗИУМ В ЛЕЙПЦИГЕ

10—12 декабря 1975 года в Лейпциге (ГДР) состоялась большая научная конференция на тему: «Творчество Шолохова в интернациональном аспекте. Шо-

лохов и мировая литература».

Организованный Лейпцигским университетом (руководитель симпозиума проф. В. Байтц) как широкая дискуссия по важнейшим проблемам шолоховского творчества, симпозиум собрал большой круг ученых из Советского Союза, Болгарии, Польши, Румынии, Чехословакии. Особый вклад в работу конференции внесли слависты ГДР, активно участвовавшие в разработке большинства выдвинутых на обсуждение проблем.

На пленарных заседаниях и в пяти секциях было заслушано несколько десятков докладов, в которых очерчивались многообразные аспекты творчества Шолохова, новые подходы к его изучению.

Конференция открылась докладом В. Байтца «Вклад Шолохова в художественное исследование нашего времени как источник его эпохального влияния»; в нем была предложена та концепция мирового значения шолоховского творчества, которая стала своеобразным «ключом» к рассмотрению выдвинутых

на симпозиуме проблем.

Опираясь на высказывания В. Г. Белинского о всемирном значении Пуш-кина, В. Байтц подчеркнул, что с движением истории все полнее обпаруживается глубина творений каждого выдающегося художника. Это в полной мере приложимо и к произведениям Шо-Социалистическая революция предстала в них не только как суровое испытание личности в социальных и национальных катаклизмах, но и как долговременный импульс для ее расцвета и гармонизации. Образ Григория Мелехова, человека, стоящего вне пролетариата, предоставил художнику исключительную возможность выразить идею и ожидание свободной, сильной и жизнеутверждающей личности в момент смены эпох. Эпохальный смысл этого образа может быть понят только в единстве выявления общечеловеческого содержания судьбы героя и сохранения критической дистанции по отношению к нему, которая обусловлена тем, что Мелехов не до конца понимает истинные масштабы предстоящего обновления жизни и человека. Именно потому, что новое, порождаемое революцией, выступает в эпоху «Тихого Дона» еще неполно, неуместно одностороннее моральное осуждение Мелехова, так же как неуместна фаталистическая интерпретация его судьбы.

Анализируя социальное содержание романа «Тихий Дон», В. Байтц обратил внимание присутствующих на то, что пути Мелехова, как и казачьих масс в революции, отражают повторяющуюся историческую ситуацию: народные массы в решающие моменты истории вынуждены учиться понимать происходящее в очень краткие сроки, иначе они проигрывают свой исторический в борьбе с классовым врагом, демагогия которого - как показывает мировой революционный процесс — в такие моменты неизмеримо умножается. В этом трудность и трагичность ситуации.

Выявляя эпохальную социально-нравственных концепций шолоховского творчества, докладчик сосредоточился на художественном своеобразии романа «Поднятая целина». «Трпединый образ» коммунистов Давыдова, Нагульнова и Разметнова, по наблюдению В. Байтца, символизирует новый закон жизни, по которому человек паходит в человеке друга, товарища п соратника. Та же ситуация раскрывается и во встрече рассказчика с Андреем Соколовым в «Судьбе человека». Как явление исключительной эстетической значимости докладчик выделил жизненную активность шолоховских героев п творческий интерес художника к этой активности.

Сопоставляя творчество Шолохова с искусством прошлых эпох, В. Байтц проанализировал моменты сходства и различия напвного исторического оптимизма эпохи Возрождения и историче-

ского оптимизма шолоховского социалистического искусства.

Дальнейшее рассмотрение мирового значения творчества писателя развернулось в разных исследовательских планах. Среди них основными были такие, как восприятие шолоховских произведений зарубежного крупнейшими деятелями искусства («Польские писатели о Шолохове и проблемы исследования его творчества» — Б. Бялокозович (Польша) «Восприятие Шолохова и осмысление мирового значения его творчества за рубежом» — К. Прийма (СССР)); влияние идейно-художественного опыта писателя творческую практику прозаиков XX века («Школа Шолохова в мировой социалистической литературе» — М. Заградка (ЧССР), «Социалистический гуманизм в романе "Поднятая целина" и болгарская современная проза» (ГДР), «Новый Эндлер герой у Р. Фокса и "советский опыт"»— Д. Зеехазе (ГДР), «Шолохов и некоторые проблемы социалистического реализма в Болгарии» — М. Цонев (НРБ), «"Судьба человека" и новейшие тенденции в повествовательных приемах чешских прозаиков» — И. Зеехазе (ГДР)); роль шолоховского искусства в обогащении поэтики социалистического реализма, гуманистических идеалов социализма («Противоречия и гармония. К развитию понятия гуманизма в творчестве Шолохова» — Х. Конрад (ГДР), «М. Шолохов и советская литература. О специфике социалистического реализма в новой фазе его развития» — Г. Юнгер (ГДР), «Значение творчества Шолохова для развития современного эпоса» — Г. Варм (ГДР), «Шолохов — классик литературы XX ве-ка» — М. Новиков (СРР), «Мировое зна-чение творчества Шолохова» — Л. Якименко (CCCP), «Шолохов об ответственности писателя перед человечеством» --C. Русакиев (HPБ)).

Интернациональные аспекты творчества писателя раскрывались путем выяснения особенностей взаимосвязи Шолохова с многонациональной советской литературой в докладах: «"Поднятая целина" в контексте современной советской литературы» — А. Хирше (ГДР), «Творческий опыт Шолохова и развитие эпического романа в многонациональной советской литературе» — Ю. Суровцева (СССР), «"Судьба человека" в контексте многонациональной советской прозы» -К. Каспера (ГДР), «Шолоховское творчевича (СССР), « ство и белорусская проза» — А. Адамо-«Влияние Шолохова на Рытхэу» — Р. Кунке (ГДР), «Значение Шолохова для развития Ч. Айтматова»— А. Лачинян Айтматова» — А.

Многие выступления на конференции содержали полемику с разпого рода упрощенными, догматическими толкованиями шолоховского творчества, с теми, к сожалению, до сих пор существующими концепциями, которые пгнориру-

ют исторические истоки этого творчества, сужают его общечеловеческое значение или снижают, компрометируют неповторимую ценность его национальных качеств. Специальному рассмотрению этих вопросов были посвящены доклады В. Ковалева (СССР) — «Шолохов в современном мире», В. Борщукова (СССР) — «Творчество Шолохова в современной советской критике», д-ра Брюнинга (ГДР) — «Шолохов и "New Masses"», Г. Хексельшнайдера (ГДР) — «Шолохов в искаженном зеркале буржуваной критики».

Выяснение многосторонних связей Шолохова с литературным процессом XX века осуществлялось в непосредственной близости с изучением неповторимости национального и общечеловеческого содержания социально-правственных. художественных идей шолоховского творчества. Этим вопросам было уделено основное внимание на симповиуме. Во многих выступлениях было продемонстрировано углубленное, оригинальное прочтение произведений писателя. Такое построение работы симпозиума было принципиально важным, потому что именно широко представленные в докладах конкретные историко-литературные наблюдения позволяли подкреплять и доказывать методологические обобщения о непреходящем значении Шолохова — художника и мыслителя и влиянии его на искусство XX века. Участники и организаторы симпозиума стремились представить на современном научном уровне интерпретацию социально-гуманистических, эстетических идей всех важнейших произведений Шолохова. Эти вопросы получили освещение в докладах «Личность и народ в Доне"» — Р. Опитца (ГДР), "Тихом «Урокп мастерства» — Ю. Лукина (CCCP), «Социально-психологическая сущность образа Щукаря»— Н. Людвиг (ГДР), «Эпическое и драматическое в романе "Поднятая целина"»— В. Райсса (ГДР), «Человек и войпа в творчестве Шолохова» — Э. Олоновой (ЧССР), Великая Отечественная и война» — О. Марушьяка (ЧССР). Работа отдельной секции была посвящена историко-литературному значению шолоховской новетлистики. Здесь выступили д-р Альдер (ГДР) — «Трагическое и ге ропческое в новеллистическом трорче-Шопохова», д-р Йооп (ГДР) — «К проблеме трагического (па примерс «Судьбы человека»)», Я. Жак (ЧССР) — «К вопросу об интерпретаппп "Допских рассказов"», У. Кирстен (ГДР) — «Человек и мир в рассказах Шолохова 20-х годов».

Особое виммание на спмпозпумс было обращено на вопрос о трачициях, на те проблемы, которые позволяют понять место шолоховского творчества в истории литературы. Доклады на эту тему прочитали Г. Дудек (ГДР) — «М. Шолохов и литературные традиции».

Трегер (ГДР) — «Гамлет — Жюльен Сорель — Григорий Мелехов», Ф. Шульпки (ГДР) — «Роман-эпопея Шолохова и традиции европейского крестьянского романа», Н. Грознова (СССР) — «Шолохов и Леонов», К. Шульц (ГДР) — «Проблемы времени и изображение человека в "Поднятой целине" Шолохова и "Соти" Леонова», Р. Кеслер (ГДР) — «Зегерс и Шолохов».

На лейщигском симпозиуме не бытак называемых «периферийных» тем. Каждая вынесенная на обсуждение проблема обретала принципиальное общественно-научное звучание. Это с осоочевидностью было подтверждено докладами той секции, которая представляла результаты работы немецких учибиблиотекарей — пропаганди-CTOB советской литературы в Германской Демократической Республике («Восприятие творчества Шолохова

в ГЛР» — д-р Гелер, «Социологические аспекты влияния творчества Шолохова в ГДР» — А. Вейгерт, «Опыт пропаганды советской литературы» — Й. Tpayr, «Опыт библиотекаря в работе с шолоховскими произведениями»— М. Аппельт, «Рассказ "Судьба человека" в школе»— И. Бекер, «Значение рассказа "Судьба человека" для развития личности ученика»— Г. Зауэрштейн).

Вдумчивое и бережное отношение к шолоховскому творчеству было отличительной чертой лейпцигского симпозиума. Наряду с хорошей организацией всей работы такое отношение к советской литературе определило несомненный успех этой представительной кон-

ференции.

Подготавливаемый сборник материалов симпозиума станет, как можно предполагать, заметным вкладом в современное шолоховедение.

H. A. TP 0 3 H 0 B A

## КОНФЕРЕНЦИЯ, ПОСВЯЩЕННАЯ 150-ЛЕТИЮ СО ДНЯ РОЖДЕНИЯ М. Е. САЛТЫКОВА-ЩЕДРИНА

19-20 января в Ленинграде в Институте русской литературы (Пушкинский дом) АН СССР проходила научная конференция, посвященная 150-летию со дня рождения М. Е. Салтыкова-Щедрина. В ней приняли участие ученые Москвы, Ленинграда, Саратова, Уфы, Душанбе.

В 17 докладах, прозвучавших на конференции, были затронуты вопросы биографии, мировоззрения и творчества сатирика, проблемы взаимоотношений писателя, стоявшего, по выражению Тургенева, «на самом юру и виду» в нашей литературе, с предшественниками, современниками, потомками.

Конференцию открыл член-корр. АН СССР А. С. Бушмин. В своем вступительном слове он охарактеризовал значение Салтыкова-Щедрина для русской истории, литературы и культуры. Революцпонный демократ, социалист, просветитеть по своим идейным убеждениям, Сатыков-Щедрии являлся горячим защитицком угнетенного народа и бесстрашным обличителем привилегированны классов. Творчество Щедрина — это движущаяся панорама социально-политической борьбы, воплощенной в ярких картинах, нарисованных резкими штрихами и освещенных светом передовых идей времени. своего По словам А. С. Бушмина, взор великого сатирика был прикован к той злобе дня, которая была «злобой века», определяла судьбу целого общества. Трагизм щедринской сатиры исторически обусловлен, однако вера в светлое будущее никогда не покидала писателя. Творчество сатирика достояние мировой культуры, его имя в одном ряду с именами Аристофана,

Ювенала, Рабле, Сервантеса, Свифта, Вольтера, Диккенса. Щедрин принадлежит к числу писателей, наиболее ценимых Марксом, Энгельсом, Лениным. Его произведения и сегодня остаются незаменимым источником познания жизни, ценнейшим достоянием нашей гуманитарной культуры, действенным средством гражданского воспитания человека. Непреходящая ценность щедринского наследия, заключил А. С. Бушмин, — в единстве общественной актуальности содержания, высокой идейности творческих замыслов и совершенства их художественного исполнения.

Об итогах и задачах изучения Салтыкова-Щедрина говорил доктор филолог. наук С. А. Макашин (Москва) В своем докладе он подчеркнул принэмнэрки эмичение завершающегося в настоящее время 20-томного издания собрания сочинений писателя. Это издание — главный итог щедриноведения на современном этапе. Однако в изучении и пропаганде творчества сатирика еще много перазрешенных проблем Широкому кругу читателей Щедрин педостаточно известеп, и для них необходимы особого рода издания его сочинений, чобыть близкие по своему типу к адаптированным изданиям Рабле п Настоятельна потребность во фразеологическом словаре и словаре эзопова языка Щедрина, не завершено псследование эстетического содержания Щедриноведов творчества писателя. больше привлекает изучение мировоззренческих аспектов творчества рика, нежели его художественный метод и стиль. Тем не менее в ряду мало

освещенных остается вопрос об общественных идеалах Щедрина. Аналитического рассмотрения требуют посвященная ему журнальная и газетная литература, издания его сочинений и литература о нем на иностранных языках. Дальнейшему изучению Щедрина способствовал бы такой обобщающий труд, как летопись его жизни и творчества. В заключение С. А. Макашин сказал о необходимости найти формы объединения щедриноведов. По мысли ученого, такой формой могли бы стать щедринские чтения, организацию которых должен взять на себя Пушкинский дом.

Доктор филолог. наук А. Н. Иезуитов (Ленинград) прочитал доклад «В. И. Ленин о Салтыкове-Щедрине».

большой, ответственной в то же время мало разработанной в литературной науке теме «Салтыков-Щедрин и Некрасов» сосредоточил внимание доктор филолог. наук Ф. Я. Прийма (Ленинград). Он показал, что взаимоотношения этих писателей, многолетних соратников по изданию «Современника» и «Отечественных записок», основывались на глубокой общности их революционно-демократических убеждений, во многом и главном унаследованных Белинского. В своем докладе ученый приводил факты, свидетельствующие о единодушии писателей в оценке деятелей и явлений литературной и общественной жизни, об их взаимной поддержке в сложных перипетиях идеологической борьбы и журнальной лемики.

Многопланова и сложна проблема личных и творческих отношений Салтыкова-Щедрина и Достоевского. Ей, как известно, уже посвящен целый ряд исследований и в том числе фундаментальная книга С. С. Борщевского «Щедрин и Достоевский» (М., 1956). Канд. филолог. наук В. А. Туниманов (Ленинград), выступивший на конференции с докладом на эту тему, остановился в основном на мало изученном периоде, предшествовавшем полемике между «Современником» и «Временем» (позднее — «Эпохой»), том периоде, когда состояоткрытие Достоевским большого «отрицательном роде» художника в «Губернские (1856-1862). Щедрина очерки» Щедрина, по утверждению докладчика, были самым сильным литера-Достоевского турным впечатлением 1850-х годов, которому все показалось значительным 11 драгоценным. Оценка, которую Достоевский дал «Губернским очеркам», по глубине проникновения в замысел и суть этого произведения выделяется даже на фоне большой и блестящей критической литературы о нем. Доскональное знание «Губернских очерков» сильно ощущается многих журнальных выступлениях

Достоевского первой половины 1860-х годов. В позднейшем его творчестве, и особенно в «Бесах» и «Дневнике писателя», трансформируются мотивы политических фельетонов Салтыкова, но эти обращения к произведениям сатирика уже не были такими прямыми и «свободными», как в начале 60-х годов, когда в глазах Достоевского Щедрин был «стинным художником», первым русским сатириком и прежде всего автором «Губернских очерков».

«Щедрин — критик иллюзорных представлений Глеба Успенского» — так назывался доклад доктора филолог. наук Н. И. Пруцкова (Ленинград). Анализируя сложное и противоречивое мировоззрение Глеба Успенского, докладчик показал, какую роль в преодолении художником этих противоречий сыграл Салтыков-Щедрин. Редактор «Отечественных записок» не ограничивался только снятием в очерках Глеба Успенского утопических расс**уж**де**ний** об идеальн**ой** крестьянской общине, но и полемизировал с ним в своих собственных произведениях, в частности в сказке «Коняга». Иллюзии Успенского не исключали, однако, его критического пинешонто к поэтически обрисованному им крестьянскому типу. С трудом преодолевая противоречивость и ограниченность своих убеждений, Успенский чутко прислушивался к предостережениям Щедрина. Возможно, опасения сатирика, увидевшего в очерке «Смягчающие вину обстоятельства» крен в сторону идеалов И. Аксакова и Достоевского, побудили Успенского в «Узах неправды» выступить с критикой неприемлемой для него славянофильской концепции. Докладчик подчеркнул, что, несмотря на противоречивость мировоззрения Глеба Успенского, наличие в нем элементов утопизма, Салтыков-Щедрин высоко ценил этого писателя и очень дорожил его сотрудничеством в «Отечественных записках». Щедринская критика иллюзорных представлений Глеба Успенского, сказал в заключение Н. И. Пруцков, имеет большое общественно-историческое, историколитературное и теоретическое значение, так как заблуждения, присущие Успенскому, так или иначе разделялись и другими представителями литературно-об-щественного движения— Толстым и Ми-Златохайловским, Достоевским п вратским.

Литературно-критической деятельности писателя был посвящен доклад доктора фплолог. наук Н. И. Соколова (Ленинград) «Щедрин-критик и литературно-общественное движение 1870-х годов». Образы «новых людей» в литераотображение народной жизни в творчестве писателей-демократов, пробнародности как определяющей лема основы реализма в литературе, состояние и задачи современной сатиры — таковы главнейшие темы критических выступлений Салтыкова-Щедрина в конце

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Расширенный вариант этого доклада см. в предыдущем номере журнала, стр. 21—33.

1860-х-начале 1870-х годов. Программное значение имеет его статья «Напрасные опасения» (1868), в которой были сформулированы основные положения литературной позиции некрасовских «Отечественных записок». В рецензиях на произведения так называемой антинигилистической литературы («Некуда» Лескова, «Взбаламученное море» Писемского. «Бродящие силы» Авенариуса и др.), а также в откликах на образы нигилистов в романах «Обрыв» Гончарова и «Идиот» Достоевского критик-сатирик вскрыл всю несостоятельность и внутреннее убожество «уличной философии», на которую опирались силы реакции в своих попытках опорочить и скомпрометировать представителей передовой революционной молодежи. Литературно-критическая деятельность Салтыкова-Щедрина сыграла действенную роль в борьбе за прогрессивные идеалы литературы, в утверждении и развитии революционно-демократической критики и эстетики, в обосновании принципов

реализма и народности.

Канд. филолог. наук В. Б. Смирнов (Уфа) в докладе «Беллетристика "Отечественных записок" (1868—1884) и Салтыков-Щедрин» осветил идейную и организационно-творческую роль писателя в становлении и оформлении беллетристической школы «Отечественных записок», в определении литературной политики журнала в разные периоды его существования. Докладчик в основном сосредоточил свое внимание на эволюции художественного решения проблемы народа и интеллигенции, обусловленной практически-политическими задачами русского освободительного движения и общественно-литературной борьбы, типологической вопросах общности эстетики Щедрина и сотрудников «Отечественных записок», а также на индивидуально-писательском освоении щедринских традиций  $\mathbf{B}$ творчестве Успенского, Златовратского, нина, Осиповича, Смирновой, Хвощинской и других беллетристов демократического журнала. Осуществляя рекомендации Щедрина, заявленные в статье «Напрасные опасения» и других его литературно-критических выступлепиях конца 1860-х-начала 1870-х годов, ориентируясь на художественную практику сатирика, беллетристика «Отечественных ваписок», как показал докладчик, усваипринцип объективпо-диалектического изображения народной жизни, насыщалась социологическим аналитизмом, публицистичностью, сатирическим пафосом, средствами политической тай-нописи. По мысли В. Б. Смирнова, все эти качества беллетристики «Отечественных записок» позволяют рассматривать ее как целостное художественное явление, как определенную литературную школу, сформировавшуюся под непосредственным воздействием Салтыкова-Щедрина.

В докладе «Творческое самоопределение Салтыкова и гоголевская традиция» канд. филолог. наук А. А. Жук (Саратов) подробно остановилась на восприятии творчества Гоголя, характерном для эпохи 1840-х годов и определившем специфику сатиры натуральной школы. А. А. Жук показала, как осуществила «школа» передачу сатирической традиции от великого предшественника к молодому Салтыкову, охарактеризовала особенности развития начи-

нающего сатирика.

доктора филолог. Доклад наук К. Н. Григорьяна был посвящен проблеме развития сатиры Шедрина. В движении от «Истории одного города» к «Современной идиллии», по мнению докладчика, отражена эволюция жанра сатирического романа в творчестве писателя. В «Невинных рассказах» и «Сатпрах в прозе» уже были намечены контуры этого жанра. Здесь острые рические характеристики определенных, типических сторон социальной действительности приобретают более обобщенное значение, более органично вплетаются в ткань повествования; особой силы достигают точные, лаконичные образные выражения, которым суждено было впоследствии играть решающую роль как в становлении сатирических жанров у Щедрина, так и в становлении его стиля в целом. Все щедринские циклы, подчеркнул докладчик, «История идейным единством. одного города» и «Современная идиллия» — это важнейшие этапы становления щедринской сатиры; они являются классическими образцами жанра сатирического романа.

творчество Салты-Многогранное кова-Щедрина представляет собой и значительнейшее историко-литературное явление, и одновременно феномен большой теоретико-литературной значимости, сказал в своем докладе «К изучению теоретико-литературного аспекта творчества Салтыкова-Щедрина» канд филолог. наук В. А. Мысляков (Душанбе). Докладчик отметил различные факторы, определившие хорошо заметную теоретическую складку щедринского слова. Уже в самом начале своего пути писатель проявил склонность к теоретическому осмыслению принципов творческой практики, к более или менее открытому провозглашению их в своих произведениях («Противоречия», «Помпадуры и помпадурши», «Господа ташкентцы», «За рубежом» и др). Большой теоретико-литературный смысл заключают мпогочисленные «статейпые» выступления дожника-мыслителя, вводящие в сферу таких кардинальных проблем искусства слова, как идейность, народность, метод, жанр. Особое внимание в докладе было на связь теоретических деобращено клараций Щедрипа с его собственной художественной практикой В А Мысляков подчеркнул, что усвоение щедрин-

уроков литературных требует углубленного изучения эстетики и поэтики писателя в их постоянном и непосредственном соотнесении. Отметив наличие известных достижений в области изучения теоретико-критической деятельности сатирика (специальные работы А. Лаврецкого, В. Я. Кирпотина, наблюдения А. С. Бушмина, С. А. Макашина, Е. И. Покусаева), докладчик высказался за создание обобщающего труда, в котором были бы рассмотрены принпипы реализма в теоретическом и художественном пстолковании Салтыкова-Щедрина, проблема идеала и формы его воплощения у писателя, концепция народности, жанры, эстетика и поэтика сатиры. Теоретические и художественные искания Щедрина, сказал в заключение В. А. Мысляков, имели и имеют по сей день большое значение для определения путей и судеб передового искусства.

Доклад на тему, которая уже не однажды была в поле зрения исследователей — «Грибоедовские персонажи в творчестве Щедрина» — прочитал канд. филолог. наук С. А. Фомичев (Ленинград). Докладчик, стремясь показать во всей сложности процесс осмысления Щедриным типов, созданных Грибоедовым, осветил новые стороны этой проблемы. Не только Чацкий, Молчалин и герои грибоедовской комедии, другие названные своими собственными именами в сатире Щедрина, обрели в ней новую жизнь, но, по мнению С. А. Фомичева, щедринский Зубатов, во всех вариациях этого образа, олицетворяющего собой тип дореформенного администратора, тоже восходит к типу из ко-

медии «Горе от ума» — Скалозубу. Канд. филолог. наук В. В. Прозоров (Саратов) в своем докладе «Чита-тель — адресат "Сказок" Салтыкова-Щедрина» обратился к малоисследованному и актуальному вопросу литературной науки. Все сатирические циклы Щедрина, сказал докладчик, — напряжентребовательный максималистски «недоконченные разговор с читателем, беседы» с ним.

Аудитория у щедринской более массовая, чем у многих других произведений писателя. Одна и та же сказка предполагает различные тельские уровни и подготовку. Сквозь «житейский» внешне-сюжетный, в принципе доступный и малоподготовленному читателю, сквозь цепь политически злободневных намеков и иносказаний явственно просвечивает непрерыбольшая общечеловеческая тема, поднимающая сознание читателей на новую и высшую ступень. Опровергая расхожие «правила» и «афоризмы», возбуждая питерес к «нашей общественной жизни», щедринские сказки возвышают человека в его собственных глазах, помогают обрести свободное, непредвзятое, чуждое регламентаторских замашек отношение к жизни, чуткий исторический подход к ней.

Салтыковская концепция читателяадресата, как она поэтически обнаружила себя в сказках, по мысли докладчика, как бы предвосхищала известное ленинское учение о многоступсичатом и неоднородном воздействии марксистского печатного слова на разные уровни

пролетарского сознания.

В докладе «Традиции Щедрина и советская сатира» доктор филолог. наук Л. Ф. Ершов (Ленинград) осветил проблемы усвоения принципов педринской сатиры советской литературой. Докладчик использовал творчество таких художников, наследие которых под этим углом зрения практически не рассматривалось. Андрей Платонов, Михаил Булгаков, Василий Шукшин, по мнению Л. Ф. Ершова, представляют три основных этапа в истории наследования щедринских традиций в 20-е, 30-е годы и в послевоенный период. Сатирическая повесть А. Платонова «Город Градов» протягивает нити между представителями «крашивного семени» и бюрократами новейшей формации, составившими труд-завещание «Принципы обезличения человека...». Как считает докладчик, М. Булгаков тяготел к манере фантасмагорического гротеска. Щедринские реалистической стики получили у него своеобразное, новаторское воплощение (комедия «Багровый остров», роман «Мастер и Маргарита» и др.). Интерес Щедрина к национальным истокам юмора - без увлечения внешним этнографизмом и стилизаторством под фольклор — нашел необычайно оригинальное развитие в творчестве В. Шукшина. Особенно подробно Л. Ф. Ершов остановился на его предсмертной сатирической повести-сказке «До третьих петухов». Фольклор и высокая литературная традиция сплелись вдесь воедино; смешная фабула сказки пронизана острой мыслью социолога-исего горьким раздумьем. следователя, В сатире Шукшина органически присущий писателю юмор превлащает сурово обличительные ноты в сложную симфонию горечи и сострадания, это прицает ей особую глубину и силу.

Хотя в художественном отношении один из советских сатириков че сравиялся со Щедриным, заключил Л. Ф. Ершов, мы можем и должны говорить о новом качестве их смеха, обличающего современные недостатки с позиции коммунистических идеалов

В докладе «Салтыков-Щедрин в славянских странах» канд. филолог. паук В. Н. Баскаков (Ленинград) подчеркнул, что проблема распространения п восприятия наследия Салтыкова-Щедрина за рубежом имеет более широкое значение, чем это представляется на основании имеющихся сейчас материалов. Произведения сатирика цривлекали пристальное внимание читателей Польши,

Чехословакии, Болгарии, Югославии. Охарактеризовав первые переводы щедринских произведений, докладчик рассмотрел проникновение и восприятие их в этих странах при жизни писателя, т. е. до 1889 года. Особенно интересным процесс этот был у южных славян, много и неоднократно переводивших в 1870-1880-е годы последние произведения Салтыкова-Щедрина, главным образом его сказки. Начатое исо Польши и Чехословакии Начатое исследователями (Т. Шишко, В. Влашинова) изучение зарубежного Щедрина, а также накопленные советским литературоведением источниковедческие и библиографические данные, позволяют говорить о том, что восприятие творчества сатирика в славянских странах было широким, сложным и тесно связанным с развитием национальных литератур. Рассмотрение этого процесса может приоткрыть новые грани и наметить новые перспективы в изучении славянских литератур в целом.

Истолкование литературного наследия Салтыкова-Щедрина художниками — один из аспектов обширной проблемы взаимодействия литературы с другими видами искусства, сказала в своем докладе научный сотрудник музея Пушкинского дома И. Е. Грудинина. В ее выступлении был дан обзор иллюстрирования произведений сатирика начиная с 1857 года до наших дней. До Великой Октябрьской социалистической революции, подчеркнула И. Е. Грудинина, не было предпринято ни одного иллюстрированного издания сочинений Салтыкова; работы первых его иллюстраторов публиковались в виде отдельных сюит и литературных альбомов, вне текста

писателя, однако уже первые советские издания его произведений были иллюстрированы. В советской графике созданы капитальные работы по многим наиболее популярным произведениям Щедрина. Наряду с этим некоторые произведения писателя иллюстрировались ничтожно мало или вовсе нашли своего художника. Во многих иллюстрациях можно обнаружить общие недостатки: нередко горький сарказм сатирика подменяется в них «веселонравием», а неглубокое прочтение авторского текста иногда влечет за собой искажение его смысла.

О щедринских местах в Петербурге рассказал на заключительном заседании конференции А. М. Левенко (Ленинград), выступивший затем в роли экскурсовода автобусной экскурсии по щедринским местам города, которой завершилась работа конференции. Докладчик подчеркнул огромную роль Петербурга в жизни писателя, говорил о необходимости и возможности создания в Ленипграде мемориального музея-квартиры Салтыкова-Педрина.

В дни работы конференции экспонировалась выставка, посвященная жизни и творчеству Щедрина, подготовленная музеем и рукописным отделом Пушкинского дома.

Подводя краткие итоги работы юбилейной конференции, необходимо отметить живой и плодотворный интерес ее участников к наследию великого русского сатирика, в историко-литературном и теоретическом освоении которого советское литературоведение имеет значительные достижения.

А. К. МИХАЙЛОВА, Н. С. НИКИТИНА

## ТРИ ДНЯ ДРЕВНЕГРУЗИНСКОЙ ЛИТЕРАТУРЫ В ПУШКИНСКОМ ДОМЕ

28—30 января 1976 года в Инстигуте русской литературы АН СССР состоятся симпозиум по древнегрузинской литературе, организованный сектором древнерусской литературы и кафедрой истории древнегрузинской литературы Тбилисского государственного университета.

Открывая первое заседание 28 января, академик Д. С. Лихачев сказал о пеобходимости обмена опытом между медпевистами, подчеркнув, что наука должпа быть учением у других: для ее развития необходим обмен знаниями, опытом и мнениями различных ученых. Д. С. Лихачев сформулировал следующие задачи симпозиума: выявить историко-литературные аналогии между древнерусской и древнегрузинской лите-

ратурами, познакомиться с достижениями грузинских ученых в области археографии и текстологии, понять роль древнегрузинского культурного наследия для современности. От имени грузинской делегации участников конференции приветствовал профессор ТГУ, декан филологического факультета О. А. Баканидзе.

С докладом «Основные проблемы изучения древнегрузинской литературы» выступил доктор филолог. наук профессор ТГУ Л. В. Менаб ре. Он дал подробный обзор работ, послященных литературе древней Грузии, охарактеризовал издательскую деятельность грузинских медиевистов и отметил большой вклад в исследование древнегрузинской литературы петербургской и ленинградской научных школ. Научный сотрудник ТГУ,

канд. филолог. наук Л. М. Григолашвили об изучении рассказала грузинской гимнографии, которая привлекает впи-мание как грузинских, так и зарубежных ученых. Л. М. Григолашвили отметила важность публикации литургической п гимнографической литературы и указала на пеобходимость исследования грузинской гимнографической терминологии. В докладе были намечены пути изучения поэтики грузинских песнопений, поставлен вопрос о специальном музыковедческом исследовании графических сборников. Доклады вызвали вопросы и отклики аудптории. В прениях выступили канд. наук Г. М. Прохоров, доктор филолог. филолог. наук Л. А. Дмитриев, доктор филолог. наук А. М. Панченко, канд. наук О. А. Белоброва, канд. филолог. филолог. наук Ф. Я. Шолом и др.

Заседание 29 января открылось до-кладом академика АН ГрузССР А. Г. Барамидзе «Руставелогия на современном этапе ее развития». Докладчик рассказал о дореволюционных и советских изданиях «Витязя в тигровой шкуре», об изучении поэмы в советское время, о ее переводах на русский язык, остановился на работах русских советских ученых. Литературным связям древней Грузии был посвящен доклад доктора филолог. наук А. А. Гвахария. Литература в древней Грузии была тесно связана с культурой соседних стран: Сирии, Армении, Византии, России, Персии. Особое внимание в докладе было уделено византийско-грузинским литературным зям. Докладчик остановился на вопросе об авторе греческой версии «Повести о Варлааме и Иоасафе», указал на интерес древних грузин к письменной культуре и фольклору Ирана с X по XVIII век. Доктор филолог. наук, профессор ТГУ О. А. Баканидзе рассказал об итогах изучения русско-грузинских взаимосвязей древнего периода. Докладчик указал на постоянный интерес грузинских ученых к контактам древней Грузии с Русью. В области изучения этих контактов и выявления общих этапов в истории культуры наших народов, подчеркнул он в заключение, многое уже сделано грузпнскими учеными и многое еще предстоит сделать. В обсуждении докладов приняли участие доктор филолог. наук Я. С. Лурье, доктор филолог. наук О. В. Творогов, канд. искусств. В. Д. Лихачева и др.

На заседании 30 января с покладом «Проблемы изучения древнегрузинской литературно-эстетической мысли» выступил доктор филолог. наук Р. Г. Си-Он охарактеризовал основн**ы**е этапы развития древнегрузинской эстетики, отметил большую роль платоновских идей в эстетической мысли древней Грузии. В докладе доктора филолог. наук Г. Г. Парулавы были освещены вопросы изучения поэтики древнегрузинской литературы. Большое внимание докладчик уделил поэтике Руставели, указав на отличие поэмы «Витязь в тигровой шкуре» от средневекового рыцарского эпоса и сходство ее с романом. Доктор филолог. наук, секретарь Союза писателей правления Т. П. Буачидзе прочитал доклад «Некоторые вопросы перевода древнерусских текстов на грузпнский язык». Докладчик подробно рассказал о готовящемся четырехтомном издании произведений древнерусской литературы в грузинском переводе. Издание рассчитано как на специалистов-литературоведов, так и на широкие круги читателей. Вышедший в свет первый том содержит текст «Повести временных лет», вступительную статью, историко-культурный комментарий, библиографическую справку. С сообщением «Из цензурной историп портрета Ш. Руставели» выступил доктор филолог. наук К. Н. Григорьян.

После докладов состоялось обсужденпе, в котором приняли участие акад. А. Г. Барамидзе, доктор филолог. наук Н. Н. Розов, доктор филолог. наук денпе, О. В. Творогов и др. Все выступавшие говорили о большом научно-общественном значении симпозиума, о пользе научного общения ученых разных республик. Участники симпозиума высоко оценпли достижения грузинских медиевистов области изучения древнегрузинской особо литературы, отметив работу Т. П. Буачидзе по пропаганде древнерусской литературы в Грузии. Было решено опубликовать результаты исследований грузинских ученых, посвященных древнегрузинской литературе, продолжать и укреплять научные связи между учеными ИРЛИ АН СССР, ТГУ и Института грузинской литературы пм. Руставелп АН ГрузССР.

В заключение академик А. Г. Барамидзе и профессор Л. В. Менабде выразили признательность ленинградским ученым за организацию симпозиума.

M. P. AHTOHOBA



- Ермолаева Н. Все началось с путеводителя... Поиски дит. в Аристов В., ист. [Очерки из лит. прошлого Поволжья]. Изд. Казанского унив., Казань 1975, 222 c.
- Альманах библиофила. [Ред. коллегия: Осетров Е. И. (гл. ред.) п др., вып. 2]. Изд. «Книга», М., 1975, 303 с. Бабаев Э. Г. Роман и время. «Анна Каренина» Л. Н. Толстого. [К 100-летию
- романа]. Приокское книжное изд., Тула, 1975, 232 с.
- Бергман И. Я. Из истории восприятия творчества Л. Н. Толстого и Ф. М. Достоевского латышской критикой 90-х годов XIX века. Учебн. пособие. Изд.
- Латвийского гос. унив., Рига, 1975, 66 с. Бережной А. Ф. Русская легальная печать в годы первой мировой войны. Л.,
- 1975, 152 с. (Ленинградский гос. унив. им. А. А. Жданова). Благой Д. Мир как красота. О «Вечерних огнях» Фета. Изд. «Художественная литература», М., 1975, 111 с.
- Вердеревская Н. А. Становление типа разночинца в русской реалистической литературе 40—60-х годов XIX века. (К проблеме типологии жанра, сюжета и образа). Пособие для спецкурса. Казань, 1975, 136 с. (М-во просвещения РСФСР, Казанский гос. пед. инст.).
- Виргинский В. С. Владимир Федорович Одоевский. 1804—1869. Естественно-научные взгляды. Изд. «Наука», М., 1975, 111 с.
- Возникновение русской науки о литературе. [Ред. коллегия: ...П. А. Николаев (отв. ред.) и др.]. Изд. «Наука», М., 1975, 464 с. (Инст. мировой лит-ры).

  XVIII век. Сборник [10. Статей и материалов]. Изд. «Наука», Л., 1975, 316 с. (Инст. русской лит-ры).

  Горский И. К. Александр Веселовский и современность. Изд. «Наука», М., 1975, 200 с. (Инст. статей и компеременность. Изд. «Наука», М., 1975, 200 с. (Инст. статей и компеременность. Изд. «Наука», М., 1975, 200 с. (Инст. статей и компеременность. Изд. «Наука», М., 1975, 200 с. (Инст. статей и компеременность. Изд. «Наука», М., 1975, 200 с. (Инст. статей и компеременность. Изд. «Наука», М., 1975, 200 с. (Инст. статей и компеременность. Изд. «Наука», М., 1975, 200 с. (Инст. статей и компеременность. Изд. «Наука», М., 1975, 200 с. (Инст. статей и компеременность. Изд. «Наука», М., 1975, 200 с. (Инст. статей и компеременность. Изд. «Наука», М., 1975, 200 с. (Инст. статей и компеременность. Изд. «Наука», М., 1975, 200 с. (Инст. статей и компеременность. Изд. «Наука», М., 1975, 200 с. (Инст. статей и компеременность. Изд. «Наука», М., 1975, 200 с. (Инст. статей и компеременность. Изд. «Наука», М., 1975, 200 с. (Инст. статей и компеременность. Изд. «Наука», М., 1975, 200 с. (Инст. статей и компеременность. Изд. «Наука», М., 1975, 200 с. (Инст. статей и компеременность. Изд. «Наука», М., 1975, 200 с. (Инст. статей и компеременность. Изд. «Наука», М., 1975, 200 с. (Инст. статей и компеременность. Изд. «Наука», М., 1975, 200 с. (Инст. статей и компеременность. Изд. «Наука», М., 1975, 200 с. (Инст. статей и компеременность. Изд. «Наука», М., 1975, 200 с. (Инст. статей и компеременность. Изд. «Наука», М., 1975, 200 с. (Инст. статей и компеременность. Изд. «Наука», М., 1975, 200 с. (Инст. статей и компеременность. Изд. «Наука», М., 1975, 200 с. (Инст. статей и компеременность. Изд. «Наука», М., 1975, 200 с. (Инст. статей и компеременность. Изд. (Инст. статей и компеременность. Изд. (Инст. статей и компеременность. и компеременность. (Инст. статей и компеременность. и комперем
- 239 с. (АН СССР, Ипст. славяноведения и балканистики).
- Десницкий А. В. Молодой Крылов. (Вопросы биографии и творчества). Спец-
- курс. Л., 1975, 154 с. (Ленпиградский гос. пед. инст. им. А. И. Герцена). Дмитриев П. А., Сафронов Г. И. Из истории русско-югославских литературных и научных связей. [О творчестве сербского ученого В. Караджича]. Изд. Ленинградского унпв., Л., 1975, 201 с., 1 л. портр.
- Добин Е. С. Искусство детали. Наблюдения и анализ. [О творчестве Гоголя и Чехова]. Изд. «Советский писатель», Л., 1975, 192 с. Егоров Н. С. А. П. Чехов во Франции. Лекция. Л., 1975, 59 с. (Ленинградский
- гос. пед. инст. им. А. И. Герцена). Келдыш В. А. Русский реализм начала XX века. Изд. «Наука», М., 1975, 280 с. (Инст. мировой лит-ры).
- (ИНСТ. МИРОВОИ ЛИТ-РЫ).

  Коновалов В. Н. Народническая литературная критика (П. Л. Лавров, П. Н. Ткачев, Н. Д. Михайловский, А. М. Скабичевский). Учебное пособие. Казань, 1975, 106 с. (Казанский гос. унив. им. В. И. Ульянова-Ленина).

  Кулябко Е. С., Бешенковский Е. Б. Судьба библиотеки и архива М. В. Ломоносова. Изд. «Наука», Л., 1975, 227 с. (Е. С. Кулябко, Е. Б. Бешенковский, АН СССР, Архив, Гос. биб-ка СССР им. В. И. Ленина).
- Литературные связи и традиции. Межвузовский сборник. [Вып. 5. Ред. коллегия: С. А. Орлов (ред.) и др.]. Горький, 1974 [вып. дан. 1975], 170 с. (М-во выс-шего и среднего спец. образования РСФСР, Горьковский гос. унив. шего и среднего спе им. Н. И. Лобачевского).
- Машинский С. Слово и время. Статьи [о русской литературе XIX—XX вв.]. Изд. «Советский писатель», М., 1975, 559 с. Мкртчян Л. Аветик Исаакян и русская литература. Изд. «Айастан», Ереван,
- 1975, 241 c.
- Некрасов Н. К. По их следам, по их дорогам. (Н. А. Некрасов и его герои). Верхне-Волжское книжное изд., Ярославль, 1975, 304 с.
- О языке, стиле, методе. Некоторые проблемы теории и истории филологии. [Сборник статей. Ред. коллегия: ...Л. С. Кауфман (отв. ред.) и др.]. Тамбов, 1974 [обл. 1975], 233 с. (М-во просвещения РСФСР, Тамбовский гос. пед. инст.).
- Орлов А. Н. Тезаурус информационно-поисковый по литературе, литературоведению, фольклору и фольклористике. М., 1975, 113 с. (АН СССР, Инст. научной информации по обществ. наукам).
- **Петряев Е. Д. М. Е. Салтыков-Щедрин в Вятке.** Волго-Вятское книжное изд., Киров, 1975, 111 с.
- **Проблемы историзма в художественной литературе.** [Сборник статей. Ред. коллегия: ...И. М. Тойбип (отв. ред.). п др.]. Курск, 1975, 129 с. (М-во просвещепия РСФСР, Курский гос. пед. инст., научные труды, т. 41 (134)).
- Проблемы формирования реализма в русской и зарубежной литературе XIX— XX веков. Сборник статей. [Вып. 2]. Саратов, 1975, 132 с. (М-во просвещения РСФСР, Саратовский гос. пед. инст.).
- Пушкин и литература народов Советского Союза. [Сборник статей. Ред. коллегия: К. В. Айвазян]. Ереван, 1975, 519 с. (Ереванский гос. унив., Инст. мировой лит-ры).

Райнов Богомил. Черный роман. [Исследования жанра детективного и шпионского романа]. Пер. с болгар. Изд. «Прогресс», М., 1975, 285 с.

Романтический метод и романтические тенденции в русской и зарубежной литературе. [Сборник статей. Научн. ред. Л. Г. Юдкевич]. Изд. Казанского унив., Казань, 1975, 168 с.

Рукописная и печатная книга. [Сборник. Ред. коллегия: ...А. А. Сидоров (пред.)

и др.]. Изд. «Наука», М., 1975, 258 с. с илл.

Русская литература XX века. Советская литература. Сборник трудов. М., 1975, 245 с. (М-во просвещения РСФСР, Московский пед. инст. пм. В. И. Ленина, кафедра советской лит-ры).

Русская литература XIX в. Вопросы сюжета и композиции. [Сборник статей, № 2. Ред. коллегия: ...Г. В. Краснов (отв. ред.) и др.]. Горький, 1975, 201 с. (М-во высшего и среднего спец. образования РСФСР, Горьковский унив. им. Н. И. Лобачевского).

Савченко Н. К. Проблемы художественного метода и стиля Достоевского. Пособие по спецкурсу для студентов-заочников филологических факультетов.

Изд. Московского унив., М., 1975, 94 с. Степанищев С. С. Развитие общественной мысли в трудах русских революционеров-демократов. Анализ социально-политических, атеистических и этических идей А. Н. Радищева, В. Г. Белинского, Н. П. Огарева. Изд. «Вышэйш. школа», Минск, 1975, 478 с.

Творчество М. Е. Салтыкова-Щедрина. [Сборник статей. Под ред. М. Г. Булахова

Творчество М. Е. Салтыкова-Щедрина. [Сборник статей. Под ред. М. Г. Булахова и И. Т. Ищенко]. Изд. БГУ, Минск, 1975, 127 с.

Теории, школы, концепции (критические анализы). Художественное произведение и личность. [Сборник статей. Ред. коллегия: Ю. Б. Борев (отв. ред.) и др.]. Изд. «Наука», М., 1975, 301 с. (Инст. мировой лит-ры).

Фольклор и литература Сибири. [Сборник статей, вып. 1. Ред. коллегия: Е. И. Беленький (отв. ред.) и др.]. Омск, 1974, 175 с. (М-во просвещения РСФСР, Омский пед. инст. им. А. М. Горького).

Фортунатов Н. М. Архитектоника чеховской новеллы. (Спецкурс). Горький, 1975, 110 с. (М-во высшего и среднего спец. образования РСФСР, Горьковский гос. унив. им. Н. И. Лобачевского).

Холодов Е. Драматург на все времена. [Об А. Н. Островском]. Изд. Всероссийского театрального общества, М., 1975, 424 с.

колодов с. драматург на все времена. 100 А. Н. Островском изд. Всероссийского театрального общества, М., 1975, 424 с.

Четвертый межвузовский тургеневский сборник. Под научн. ред. Г. Б. Курляндской. Орел, 1975, 312 с. (М-во просвещения РСФСР, Курский гос. пед. инст., научн. труды, т. 17 (110), Орловский гос. пед. инст.).

Шарыпкин Д. М. Русская литература в скандинавских странах. Изд. «Наука», Л., 1975, 220 с. (Инст. русской лит-ры).

Нодин Ю. И. Героические былины. (Поэтическое искусство). Изд. «Наука», М., 1975, 420 с.

1975, 120 c.

Абдуллаева Г. III. Творческий путь Галины Николаевой. Изд. «Фан», Ташкент, 1975, 108 с. (М-во просвещения УзССР, Ташкентский гос. пед. инст. им. Низами).

Абрамович А. Ф. Романтика мужества. Очерки творчества кузбасских писа-

телей. Книжное изд., Кемерово, 1975, 184 с.

Баранова Н. Д. М. Горький и советские писатели. Идейно-творческие взаимосвязи в 20-е гг. [Учебн. пособпе для филол. специальностей унив. и пед. инст.]. Изд. «Высшая школа», М., 1975, 215 с.

Богуславский В. Тропами героев. ([Лит.-критич.] статьи разных лет). Изд.

«Азернешр», Баку, 1975, 268 с.

Бузник В. В. Русская советская проза двадцатых годов. Изд. «Наука», Л., 1975, 279 с. (Инст. русской лит-ры). Быковцева Л. П. Горький в Италии. Монография. Изд. «Советский писатель»,

M., 1975, 384 c. Вакуленко Валерий. Право на доверие. Литературные заметки. Изд. «Мектеп»,

Фрунзе, 1975, 84 с.

Вопросы литературы. [Сборник статей. Отв. ред. Ф. В. Панкратьев]. Ташкент, 1974 [вып. дан. 1975], 103 с. (М-во просвещения УзССР, Ташкентский гос. пед. инст. им. Низами, учеп. зап., т. 130).
Воробьева Н. Наш современник в литературе. Молодой герой современной

прозы. Изд. «Зпание», М., 1975, 64 с. Воспоминания об Илье Эренбурге. [Сборник. Сост. Г. Белая, Л. Лазарев]. Изд. «Советский писатель», М., 1975, 295 с.

Гпреев Д. Рассказы литературоведа. Встречи. Поиски. Находки. Изд. «Ир», Орджоникидзе, 1975, 208 с. Горохов В. М. Закономерности публицистического творчества. Пресса и публи-

цистика. Изд. «Мысль», М., 1975, 190 с.

Закруткин В. А. Цвет лазоревый. Страницы о М. Шолохове. Изд. «Советская

Россия», М., 1975, 79 с. с портр. Ивич А. Природа. Дети. Пришвин, Паустовский, Дубов, Панова. Очерки. Изд. «Детская литература», М., 1975, 223 с.

Казанский университет им. В. И. Ульянова-Ленина. Сборник аспирантских работ. Гуманит. науки. Литературоведение. Педагогика. Казань, 1975, 131 с. (Казанский гос. унив. пм. В. И. Ульянова-Ленина). Каленова Т. Томские писатели. Западносибирское книжное изд., Томск, 1975,

127 c.

Книга. Исследования и материалы. [Сб. 30. Ред. коллегия: Н. М. Сикорский (гл. ред.) и др.]. Изд. «Книга», М., 1975, 256 с.
Корабельников Г. М. Дорога к образу. Размышления критика. Изд. «Советский писатиль», М., 1975, 248 с.

Лавлинский Л. Не оставляя линии огня. (О лирической поэзии наших дней). Изд. «Современник», М., 1975, 319 с.

Лазарев Л. Военная проза Константина Симонова. Изд. «Художественная литература», М., 1975, 239 с.
Лапшин М. А. Твои, Россия, сыновья. [Литературные портреты писателейфронтовиков]. Воениздат, М., 1975, 95 с.

Леонов Б. Мир социальной новизны. [Лит.-критич. статьи]. Изд. «Правда». М., 1975, 48 c.

Литература в изменяющемся мире. Актуальные проблемы современной идейно-эстетической борьбы. [Сборник статей. Ред. коллегия: П. С. Балашов и др.]. Изд. «Художественная литература», М., 1975, 463 с. Литература и современность. [Сборник 13. Ред. коллегия: Г. И. Ломидзе и др.].

Изд. «Художественная литература», М., 1975, 461 с.

Литературно-мемориальный музей С. Н. Сергеева-Ценского. Алушта. Музей С. Н. Сергеева-Ценского в Алуште. Путеводитель. Изд. «Таврия», Симферополь, 1975, 126 с. Перед загл. авт. Г. П. Кундиренко.

Лурье А. Н. Поэтический эпос революции. Изд. «Наука», Л., 1975, 207 с.

Максимова В. А. Ленинская «Искра» и литература. Изд. «Наука», М., 1975,

155 с. (Инст. мировой лит-ры).

Мануйловский литературно-мемориальный музей А. М. Горького. Путеводитель. [Авторы текста А. Я. Мокиенко и С. С. Манько]. Изд. «Прапор», Харьков, 1975, 31 с.\_\_\_\_

Марков Д. Проблемы теории социалистического реализма. Изд. «Художественная

литература», М., 1975, 352 с. Михайлов А. А. Александр Яшин. Изд. «Советская Россия», М., 1975, 118 с. Многонациональная советская журналистика. [Ред. коллегия: Я. Н. Засурский и др.]. Изд. «Мысль», М., 1975, 372 с.

Мориц Ю. А. Поэт—человек влюбленный. [Лит.-критич. статьи]. Изд. литературы

и искусства, Ташкент, 1975, 160 с. Навозов А. И. Шолохов в «Правде». Изд. «Правда», М., 1975, 80 с.

Оклянский Ю. М. Наследники. Об историзме современной прозы. Изд. «Зна-

ние», М., 1975, 64 с. Перкин Н. С. Человек в советском романе. Некоторые аспекты проблемы. Изд. «Наука и техника», Минск, 1975, 303 с. (АН БССР, Инст. лит-ры им. Янки Купалы).

Пирадов Б. А. На рубеже. М. Горький в Грузии накануне революции 1905 г. Изд. «Мерани», 1975, 211 с.

Плоткин Л. Даниил Гранин. Очерк творчества. Изд. «Советский нисатель», Л.,

1975, 246 c. Прийма К. Книга столетия. [О романе М. А. Шолохова «Тихий Дон»]. Изд.

«Правда», М., 1975, 48 с. Проблемы социалистического реализма [в литературе. Сборник статей. Под общ.

ред. А. И. Метченко и др.]. Изд. Московского унив., М., 1975, 352 с. **Проблемы стиля и жанра в советской литературе**. [Сборник статей, 7]. Свердловск, 1974 [вып. дан. 1975], 102 с. (М-во высшего и среднего спец. образования РСФСР, Уральский гос. унив. им. А. М. Горького).

Роль фольклора в развитии литератур народов СССР. [Сборник статей. Отв. ред. и автор введ. У. Б. Далгат]. Изд. «Наука», М., 1975, 248 с. (Инст. мировой

лпт-ры). Скобелев В. П. Масса и личность в русской советской прозе 20-х годов. (К проблеме народного характера). Изд. Воронежского унив., Воронеж, 1975, 341 с.

Скорино Л. И. Мариэтта Шагинян — художник. Жизнь и творчество. Изд. ∢Со-

ветский писатель», 1975, 359 с. Слово о Шолохове. [Писатели Узбекистана о мастере сов. литературы]. Изд. лите-

ратуры и искусства, Ташкент, 1975, 71 с.

Советская литература и мировой литературный процесс. Идейно-эстетические проблемы. [Сборник статей. Ред. коллегия: С. И. Бэлза и др.]. Изд. «Наука», М., 1975, 318 с. (Ипст. мировой лит-ры).

Современный литературный процесс и критика. [Сборник статей. Ред. коллегия: В. М. Озеров (гл. ред.) и др.]. Изд. «Мысль», М., 1975, 295 с. (Академия обществ. наук при ЦК КПСС, кафедра теории лит-ры и литературной критики).

Софронов А. В. Шолоховское. Изд. «Современник», М., 1975, 123 с. Сунчмезов А. В краю лазоревых степей. [О М. А. Шолохове]. Изд. «Правда», M., 1975, 48 c.

Сурганов В. Человек на земле. Историко-литературный очерк. Изд. «Советский писатель», М., 1975, 557 с.

Таганов Л. Н. На поэтических меридианах. Верхне-Волжское книжное изд., Ярославль, 1975, 110 с.

Федоров Е. В. Творчество Н. М. Заболоцкого. Якутск, 1975, 131 с. (АН СССР, Си-

бирское отделение, Инст. языка, лит-ры и истории).

Фольклор народов РСФСР. [Сборник статей, вып. 1. Отв. редакторы Т. М. Акимова и Л. Г. Бараг]. Уфа, 1974, 205 с. (М-во высшего и среднего спец. образования РСФСР, Башкирский гос. унив. им. 40-летия Октября).

Фрадкина С. Я. Русская советская литература периода Великой Отечественной войны. Метод и герой. Учебное пособие к спец. курсу. Пермь, 1975, 317 с. (М-во высшего и среднего спец. образования РСФСР, Пермский гос. унив. им. А. М. Горького).

Хренков Д. Виссарион Саянов. Путь поэта. Изд. «Советский писатель», Л., 1975,

279 с.

- Якименко Л. Г. Великий писатель современности. (К 70-летию со дня рождения М. А. Шолохова). Изд. «Знание», М., 1975, 64 с.
- Степанов В. П. Журнал «Русская литература» за 1958—1973 гг. Указатель содержания. Изд. «Наука», Л., 1975, 176 с. (Инст. русской лит-ры).

Технический редактор M.~H.~ Кондратьева Корректоры O.~H.~ Буркова, M.~A.~ Горимас и ,  $\Gamma.~B.~$  Семерикова

Сдано в набор 14/II 1976 г. Подписано к печати 31/V 1976 г. М-19131. Бумага  $70 \times 108^1/_{16}$ . Печ. л.  $14^1/_2 + 1$  вкл.  $(^1/_8$  печ. л.) = 20,42 усл. печ. л. Уч.-изд. л. 26.32. Тираж 15775. Зак. 1000.

1-я тип. издательства «Наука». 199034. Ленинград, В-34, 9 лин., д. 12